# 

بقتاء الركتورمصطفى ميلم الأستاذ المشارك بجامعة الإمام ممترين سعودا لإسلاميّة

وارالفلع

# الطبّعَة الأولى ١٤١٠هـ - ١٩٨٩م

جُ قوق الطبع مج فوظة

دمشق - حلبوني -ص.ب : ٤٥٢٣ - هاتف : ٢٢٩١٧٧

المراقب المرا

بيروت - ص . ب : ١٥٥١/١١٣

# بِسْـــمِاللَّهِ الزَهَمَٰ الزَّقِيـــةِ المقــــدَمَة

إن الحمد لله نحمده، ونستعينه ونسترشده، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا وسيئات أعمالنا، من يهده الله فهو المهتد، ومن يضلل فلن تجد له ولياً مرشداً.

والصلاة والسلام على الهادي البشير النذير، وعلى آلـه وصحبه التـابعين لهم بإحسان إلى يوم الدين، وبعـد:

فقد جعل الله سبحانه وتعالى كتابه معجزة رسوله العظمى، والحجة الدائمة على الخلق، ونبراساً للدعاة إلى يوم الدين، يستمدون من نبعه الثر الهدايات، ويقتبسون من نوره مشاعل الحضارة، ويجدون في ثناياه البراهين السواطع كلما تراكمت ظلال الشبهات، وفي إرشاداته برد اليقين كلما حاكت الوساوس في الصدور.

ومما يلمسه كل متدبر لآيات القرآن الكريم، وفاؤه لحاجات البشر في مختلف عصورهم، وتلوين الفهوم لآياته وتنويع الاستنباطات من دلالاته، وبخاصة في الآيات التي تتحدث عن الكون والحياة والإنسان.

لذا كان علماؤنا الأجِلاء من السلف الصالح يتركون المجال للقول الجديد ولا يحصرون دلالات الآيات في حدود فهمهم، بل يسوقون أحياناً الأقوال العديدة في تفسير الكلمة الواحدة بله الآية الواحدة، وقد يرجحون قولاً وقد يتركون بدون ترجيح، لأن الآية تحتمل كل الأقوال من قبيل تفسير الترادف.

ومن يتصفح تفسير إمام المفسِّرين ابن جريـر الطبـري أو تفسير ابن الجـوزي

أو تفسير الماوردي أو تفسير السيوطي، يجد الأمثلة التي لا تحصى على تعدد الأقوال في الآية الواحدة.

وقد أشكل على بعض من لاحظً له في القرآن، كيفية وفاء النصوص من الكتاب والسنّة بحاجات البشر المتجددة، وقالوا: إن النصوص محصورة ودولاب الحياة لا يتوقف والأحداث تتجدد، والأفكار والمبادىء تطرح على الساحة في كل جيل مما لا عهد للأجيال السابقة بها، وهناك نظريات اجتماعية وثقافية واقتصادية ومشكلات لم يكن لها وجود في عصر التنزيل، فكيف يستنبط من النصوص أحكامها، وتعرف الهدايات الربانية بشأنها؟!

من هناكانت أهمية التفسير الموضوعي، الذي يهتم بالهدايات القرآنية ويحاول الكشف عنها من خلال السياق والسباق للآيات الكريمة، ومن خلال تتبع الكلمة واستعمالاتها، ومن خلال التعرف على المناسبات والروابط بين السور والآيات، وبين بدايات الآيات وفواصلها وافتتاحيات السور وخواتيمها.

ولعل لثقافة المفسر الخاصة والعامة، واهتماماته الشخصية، وصفاء قريحته، وشفافية نفسه، وسلامة ذوقه اللغوي دخلًا في دقة الاستنباط والتعرف على ما تشير إليه الآيات تصريحاً أو تلميحاً.

وعلى ضوء ما تقدم نقول إن أساليب البحث في التفسير قد تتنوع حسب معطيات العصر، ومسار البحث قد يختلف عن السابق حسب الزاوية التي يحددها المفسر ويدخل منها إلى ظلال النصوص الوارفة، وبالتالي قد يظفر ببعض الثمار التي لم يسبق إليها.

فقد يتعرف في الروابط بين الآيات الكريمة على دقائق في المعرفة، وقد يطلع عند تتبع بعض العبارات على وشائج تكون مادة لإقامة صرح عتيد من سنن الله في المخلوقات، وقد يتنسم من خلال الأجواء العبقة لهدايات آي الذكر الحكيم روائح نظام متكامل تقوم عليه علائق المجتمع الأمن المطمئن الرغيد.

وقد كثرت الكتابات في الأونة الأخيرة حول التفسير الموضوعي للقرآن ولكن القليل منها تناول الجانب المنهجي في هذا اللون من التفسير، بل اكتفت أغلبها بالدراسات التطبيقية، سواء منها ما تناول تفسير موضوعات من خلال القرآن الكريم، أو تفسير سورة تفسيراً موضوعياً.

ولقد تناولت في هذا الكتاب الجانب المنهجي لهذا اللون من التفسير وحاولت التعرف على نواته الأولى، ثم تطوره، وأنواعه وسقت نموذجاً تطبيقياً لكل نوع من نوعيه الشهيرين.

وبذلت جهدي أن ألتزم دلالات ظاهر النص، وأن أستدل بما صح من السنّة النبوية، وأنْ أوثّق الأقوال، وأسير على المنهج العلمي في الاستنباط والمناقشة.

فما كان من صواب فمن الله جل جلاله وبتوفيقه،

وما كان غير ذلك فمن نفسي ومن الشيطان، وأستغفر الله منه.

وأقدم وافر الشكر والتقدير سلفاً لمن ينبهني عليه ويرشدني إلى الصواب فيه.

والله أسأل أن يجعل عملنا خالصاً لوجهه الكريم، وأن يجعل هذا الجهد في صفحة أعمالي يوم لا ينفع مال ولا بنون إلا من أتىٰ الله بقلب سليم.

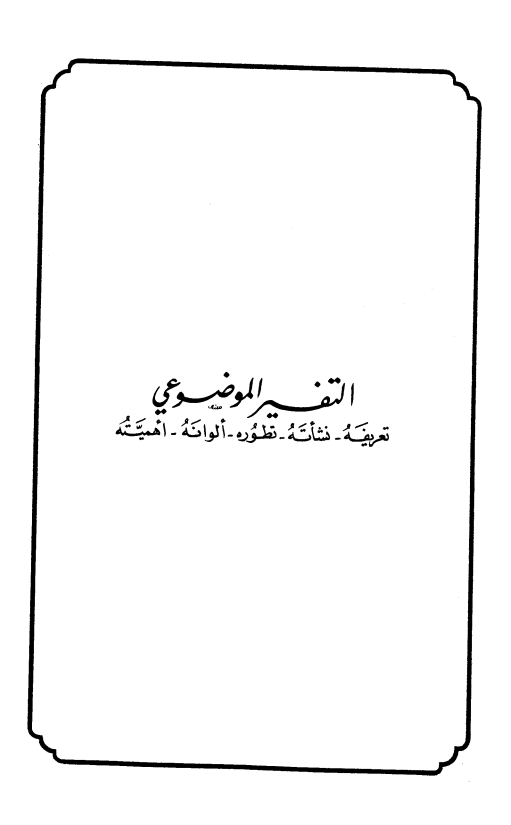
كما أرجو من إخواني طلاب العلم أن لا يحرموني من دعوة صالحة في ظهر الغيب إن وجدوا فائدة عند قراءتهم للكتاب.

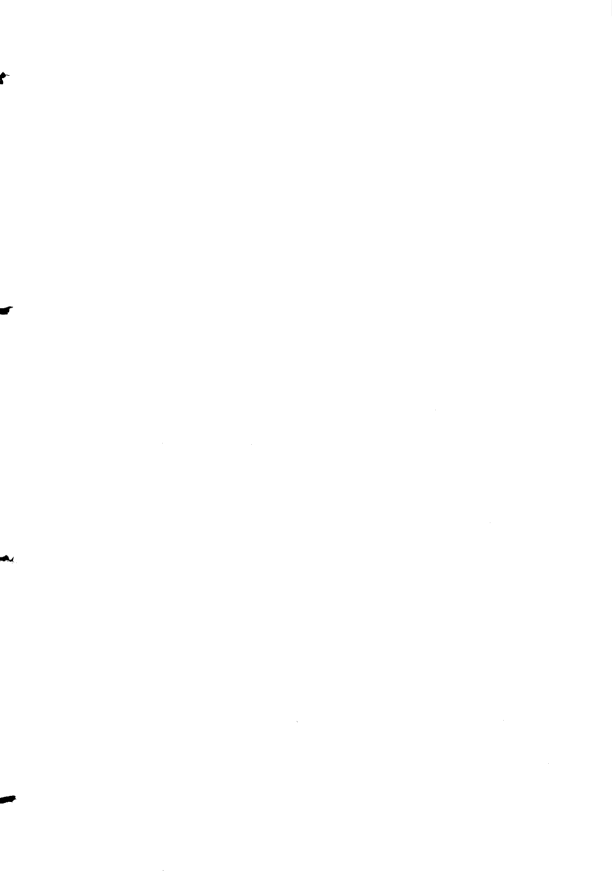
وصلى الله وسلم وبارك على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه وسلم.

الرياض في : ١٤١٠/١/١٠

مصطفيمتكم







# تگهیک

الحمد لله الذي أنزل القرآن على عبده ليكون للعالمين بشيراً ونذيراً، والصلاة والسلام على من أرسله ربه داعياً إلى الله بإذنه وسراجاً منيراً، ورضي الله عن الآل والأصحاب والأتباع حَملة لواء الحق بين العالمين إلى يوم البعث والنشور. أما بعد:

فلم يشهد التاريخ البشري كتاباً أهّل أمة لقيادة البشرية، كما أهّل القرآن الكريم أمة محمد على مقادير الأمم والشعوب فعدل فيها بالقسطاس المستقيم كجيل صحابة رسول الله على عكل ذلك كان في فترة زمنية لا تتجاوز ثلث قرن من الزمان، وهي مدة قصيرة جداً في عمر الأمم والشعوب.

لقد تخرج من مدرسة النبوة جيل فريد في صفاته وتطلعاته وعزيمته وبذله وتضحياته، وقد فجر الإسلام هذه الطاقات الكامنة في تلك النفوس وأزاح عنها الغبش والغشاوة وفتح أمامها مجالات العطاء والإنتاج فكان بعضهم قادة الجيوش، وساسة الأمم، وعباقرة العلماء، ونوابغ القضاة، وأفذاذ الزهاد والعُبّاد...

وما ذاك إلا لتوافر أسباب النبوغ والعطاء.

فالمعادن الأصيلة التي كانت في ذات القوم \_ والناس كالمعادن \_ فكانت معادنهم كالتبر والجوهر.

ووجد المربي الرباني الذي علّمهم فأحسن تعليمهم وهذبهم أحسن تهذيب ووجد الغذاء الروحي الذي تحيا به القلوب. . .

فلم يكن بمستغرب عند من يدرك سنن الله في خلقه، في رقي المجتمعات وتقدمها عندما يدرك الأسباب التي أوجدها الله سبحانه وتعالى لتكوين هذه الأمة وتقدّمها وتفوّقها.

وما أن رسّخت الدولة الإسلامية قواعدها في أرجاء المعمورة، وما أن هدأت اندفاعة الفتوحات الإسلامية، حتى التفت العلماء إلى مدارسة القرآن الكريم الذي يشكل أساس النجاح والفلاح في الدنيا والآخرة، لتدوين تفسيره والعلوم التي تخدم توضيح المراد من كلام رب العالمين، وتعين على فهمه وتطبيقه وكانت الأجيال السابقة إلى عهد بني العباس تعتمد بشكل أساسي على التلقي والرواية مشافهة إلا في حالات استثنائية قليلة.

وتنوعت المجالات التي توجهت الجهود إليها لخدمة آي الذكر الحكيم. فمنهم من توجه إلى جمع ما أثر عن رسول الله على من أمور الدين، وعن صحابته الكرام، ومنهم من توجه إلى حفظ وجوه الأداء للفظ القرآني، ومنهم من حافظ على لغته وبيان معاني غريبه، ومنهم من توجه إلى استنباط القواعد التي تكفل سلامة التحدث به وعدم اللحن فيه...

وقام صرح العلوم كلها لخدمة القرآن الكريم حفظاً وفهماً وتطبيقاً، ولسنا بصدد تعداد العلوم المختلفة التي قامت وتاريخ تدوين هذه العلوم، وإنما نرمي إلى بيان نشوء علم التفسير بإيجاز، ومن ثم للتعرف على مولد هذا اللون من التفسير ما يطلق عليه اليوم (التفسير الموضوعي).

\* \* \*

#### نبذة تاريخية

# عن نشوء علم التفسير وتطوره ومكانة التفسير الموضوعي

بيّنت الآيات القرآنية الحكمة الإِلهية من خلق الإِنس والجن في قول عالى: ﴿ وَمَا خَلَقَتَ الْجَنُ وَالْإِنْسَ إِلا لَيْعِبْدُونَ. . . ﴾ [الذاريات: ٥٦].

كما بيّنت السنة الإلهية في بعثهم بعد موتهم لمحاسبتهم عن الأمانة التي حملوها: ﴿ أَفْحَسَبُتُم أَنْمَا خُلْقَنَاكُم عَبُثًا وَأَنْكُم إلينا لا تُرجعونَ ﴾ [المؤمنون: ١١٥].

وبيّن الخلق والتكليف والإعادة بعد الموت.

لم يتركه لعقله واجتهاداته وأهوائه في التعرف على أسلوب العبادة، ومنهجه في الحياة الدنيا، بل أرسل إليه الرسل وأنزل الكتب لهدايته: ﴿وَمَا كَنَا مَعَذُّ بِينَ حَتَّى نَعِثُ رَسُولًا . . ﴾ [الإسراء: ١٥].

وكانت السنة الإلهية أن يكون الرسل من الأقوام المرسل إليهم وبلسانهم. وذلك أداء للرسالة على أحسن وجه، وليتحقق الغرض من إرسالهم ببيان الهدايات بأيسر الطرق إلى الأقوام ﴿وما أرسلنا من رسول ٍ إلا بلسان قومه ليبين لهم . . . ﴾ [إبراهيم: ٤].

لذلك كان الرسول المكلَّف بالتبليغ هو أوعى الناس لمهمته وأكثرهم علماً وإحاطةً برسالته، وبالتالي أقدرهم على بيان مراد الله سبحانه وتعالى من كتابه وآياته.

وهذه السنن والحِكم الإلهية تتجلى في خاتم النبيين على ورسالته. وقد نزلت الأيات الكريمة تبين هذه الجوانب بياناً كاملاً:

فتارة يتكفل له ربه سبحانه وتعالى بحفظ القرآن: ﴿إِنَّا نحن نزلنا الذُّكْرَ وإِنَّا له لحافظون﴾ [الحجر: ٩].

وتارة أخرى يتعهد لـه ربـه سبحانـه وتعالى بجمـع القرآن لـه وتـوضيحـه لأستيعابه: ﴿إِنَّ علينا جمعَه وقرآنَه، فإذا قرأنـاه فاتَّبـع قـرآنه، ثم إنَّ علينـا بيانـه﴾ [القيامة: ١٧ ــ ١٩].

وتارة يأمره ربُّه بتبليغ الآيات الكريمة للناس ومجاهدتهم بالقرآن: ﴿ فلا تطع الكافرين وجاهدهم به جهاداً كبيراً ﴾ [الفرقان: ٢٥].

لذا كان رسول الله ﷺ أعلم عباد الله بكتاب الله، إذ إن تبليغ الرسالة على الوجه الأكمل مترتب على فهمه لمحتوى الرسالة جملة وتفصيلًا، وهذا أمر تفرضه بدهيات الأمور ﴿وأنزلنا إليك الذكر لتبيّن للناس ما نُزّل إليهم ﴾ [النحل: ٤٤].

ويأتي بعد فهم الرسول على للقرآن الكريم فهم الصحابة رضوان الله عليهم وإن كان فهمهم له جملة (لظاهره على الإجمال ولأحكامه على التفصيل).

وليس من الضروري إحاطتهم التامة بمعاني القرآن الكريم بحيث لا تغيب عنهم شاردة ولا واردة، نقول ذلك لما نُقل إلينا عن الصحابة رضي الله عنهم. فعلى الرغم من رجوعهم إلى النبي على المرة تلو الأخرى لبيان ما أشكل عليهم فهمه، أو لإزالة غموض اعْتَور فهمهم للآيات البينات، تنقل إلينا كتب التفسير والروايات الصحيحة من السنة النبوية أن بعض الصحابة كان يستفسر عن بعض الآيات والمعاني إلى مرحلة متأخرة من حياتهم بعد وفاة رسول الله على، فمثلاً تنقل لنا الروايات أن عمر بن الخطاب سأل على المنبر في إحدى خطبه عن (الأبّ) في قوله تعالى: ﴿وفاكهة وأبّا ﴾ [عبس: ٣]، ثم عاد إلى القول: وما يضرك لولم تعلم معناها(١)، فإن في بحث هذه الأمور التي لا ينبني عليها حكم عملي تكلفاً لا فائدة منه، لذا كان الصحابة رضوان الله عليهم يكتفون فيما يتعلق بالجوانب النظرية من فروع العقائد، أو ما يتعلق بسير الأمم، أو تخليق السماوات والأرض. . . فكانوا عن الخوض في مثل هذه الأمور التي لا تدخل في إطار الأحكام العملية، يقول عن الخوض في مثل هذه الأمور التي لا تدخل في إطار الأحكام العملية، يقول عن الخوض في مثل هذه الأمور التي لا تدخل في إطار الأحكام العملية، يقول عن النائي النها الذين آمنوا لا تسألوا عن أشياء إن تُبدً لكم تَسُوعم وإن تسألوا عناها عناها عنها عنها عنها الذين آمنوا لا تسألوا عن أشياء إن تُبدً لكم تَسُوعم وإن تسألوا عناها عنها عنها عنها عنها عملية القرآني العملية عنها عنها عنها عنها الذين آمنوا لا تسألوا عن أشياء إن تُبدً لكم تَسُوع موان تسألوا عناها عناه عنها عنها عنه الذين آمنوا لا تسألوا عن أشياء إن تُبدًا لكم تَسُوع علي المنائرة علي المنائرة علي المنائرة المنائرة علي المنائرة المنائ

<sup>(</sup>١) انظر: الإتقان في علوم القرآن للسيوطي: ١١٣/٢.

حين يُنَزَّلُ القرآن تُبْدَ لكم، عفا الله عنها والله غفورٌ حليم. قد سألها قوم من قبلكم ثم أصبحوا بها كافرين﴾ [المائدة: ١٠١ – ١٠٢].

كما ورد عن رسول الله على النهي عن الاستفسارات التي لا يكون لها واقع عملي في حياة المسلمين. يقول عليه الصلاة والسلام: «إن أعظم المسلمين جُرْماً من سأل عن شيء لم يحرَّم فحُرِّم من أجل مسألته»(۱). وفي الحديث الصحيح أن رسول الله على قال: «ذروني ما تركتكم فإنما أهلك من كان قبلكم كثرة سؤالهم واختلافهم على أنبيائهم»(۱).

وفي الحديث الآخر الصحيح: «إن الله تعالى فرض فرائض فلا تضيَّعوها وحدَّ حدوداً فلا تعتدوها وحرَّم أشياء فلا تنتهكوها وسكت عن أشياء رحمةً بكم غير نسيان فلا تسألوا عنها»(٣).

والحكمة الإلهية في ذلك \_ والله أعلم \_ أن انصراف الأمة إلى الأمور النظرية والفرعيات التي لا ترتبط بالأحكام العملية يؤدي إلى الفرقة والنزاع وإلى الجدل العقيم والترف الثقافي، والأمة الإسلامية أمة جهاد ودعوة وعمل فلا يليق بها مثل هذه المشاغل، وبخاصة في الصدر الأولوفي مرحلة تأسيس الدولة الإسلامية.

بالإضافة إلى ما تقدم فإن إمكانات الصحابة رضوان الله عليهم الثقافية واللغوية لم تكن على مستوى واحد في الإدراك والفهم والاستنباط.

روى البخاري في صحيحه عن الشعبي عن عدي بن حاتم رضي الله عنه قال: أخذ عدي عقالاً أبيض وعقالاً أسود حتى كان بعض الليل نظر فلم يستبينا، فلمأ أصبح قال: يا رسول الله جعلت تحت وسادتي فقال: «إن وسادك إذاً لعريض أن كان الخيط الأبيض والأسود تحت وسادتك» (٤).

وكان منهم من لازم الرسول ﷺ ولم يفارقه في سفر ولا حضر، فاطلع على

<sup>(</sup>١) رواه البخاري في كتاب الاعتصام: ١٤٢/٨، ومسلم في كتاب الفضائل: ٩٢/٧.

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم في صحيحه في كتاب الفضائل: ٩١/٧.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير وابن المنذر والحاكم وصححه. انظر: الدر المنثور للسيوطي: ٢٠٨/٣.

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري، كتاب التفسير: ١٥٦/٥.

أسباب النزول وما كان يرافق أحوال الوحي مما لم يدركه الأخرون، كل ذلك أوجد مَلَكة ذهنية وعلمية لم تتوافر لغيرهم.

يقول مسروق: (جالست أصحاب محمد على فوجدتهم كالإخاذ \_ الغدير \_ فالإخاذ يروي الرجل، والإخاذ يروي العشرة، والإخاذ يروي المائة، والإخاذ لو نزل به أهل الأرض لأصدرهم)(١).

﴿ أُنْزِلُ مِن السماء ماءً فسالتْ أوديةً بِقَدَرِها. . . ﴾ [الرعد: ١٧].

وفي الرواية التي أخرجها أبـو الشيخ وابن مردويـه والحاكم في صحيحـه عن ابن عباس ما يـدل أن بعض الصحابـة كـان يفهم بعض الأيـات على غيـر وجههـا الصحيح فيقع في محظور. يقول ابن عباس: إن الشُّرَّاب كانوا يضربون على عهد رسول الله ﷺ بالأيدي والنعال والعصيّ، حين تـوفي رسول الله ﷺ فقــال أبو بكــر: لو فرضنا لهم حدًّا فَتُوفي ما كانوا يضربون في عهـد رسول الله ﷺ، فكـان أبو بكـر يجلدهم أربعين حتى توفي ثم كان عمر من بعدهم فجلدهم كذلك أربعين، حتى أتي برجل من المهاجرين الأوّلين قد شرب فأمر به أن يُجلد، فقال: لِمَ تجلدني؟ بيني وبينك كتاب الله، قـال: وفي أيّ كتاب الله تجـد أن لا أجلدك؟ قال: فـإن الله تعالى يقول في كتابه: ﴿ليس على السذين آمنوا وعملوا الصالحات جُناح فيما طُعِموا ﴾ فأنا من الذين آمنوا وعملوا الصالحات ثم اتقوا وأحسنوا. شهدت مع رسول الله على بدراً وأحداً والخندق والمشاهد، فقال عمر: ألا تردُّون عليه؟ فقال ابن عباس: هؤلاء الآيات نزلت عذراً للماضين وحجةً على الباقين، عذراً للماضين لأنهم لقُوا الله قبل أن حرّم عليهم الخمر، وحجة على الباقين لأن الله يقـول: ﴿إنَّمَا الخمر والميسر والأنصاب والأزلام . . . > حتى بلغ الآية الأخرى، فإن كان من الذين آمنوا وعملوا الصالحات ثم اتقوا وآمنوا ثم اتقوا وأحسنوا، فإن الله نهي أن يشرب الخمر، فقال عمر: فماذا ترون؟ فقال علي بن أبي طالب: نرى أنه إذا شرب سكر وإذا سكر هَذَى وإذا هَذَى افترى، وعلى المفتري ثمانون جلدة فأمر عمر فجلد ثمانين (۲) .

<sup>(</sup>١) التفسير والمفسرون للذهبي: ١/٠٠. (٢) انظر: الدر المنثور للسيوطي: ١٦٢/٣.

وفي عهد التابعين اتسعت دائرة الأقوال في التفسير نظراً لحاجة الناس إلى تفسير القرآن الكريم، وذلك:

\_ لبعد العهد عن عصر النزول، ولانتشار الإسلام.

\_ ودخول أقوام فيه ممن لم تكن لديهم خلفيّة عن الثقافة الإسلامية، بل كان لبعضهم خلفيات ثقافية أخرى ممن اعتنقوا ديانات قبل الإسلام.

كما وُلد في الإسلام جيل لم يكن على علم تام بأساليب العربية وما رافق نزول القرآن إلا ما تلقوه عن الصحابة رضوان الله عليهم.

وكان إلى هذا العهد يُتناقَل التفسير بطريق الرواية، فالصحابة يـروون عن رسـول الله على كما يـروي بعضهم عن بعض، والتابعـون يروون عن الصحابة كمـا يروي بعضهم عن بعض.

\_ وفي أواخر عهد بني أمية وأوائل العصر العباسي بدأ عصر التدوين، فجُمع حديث رسول الله على أساف الأفاق رجال كان شغلهم الشاغل جمع ما رُوى عن رسول الله على وأس هؤلاء:

المتوفى سنة ١٢٤ه. ابن شهاب الزهري، المتوفى سنة ١٦٠ه. وشعبة بن الحجاج، المتوفى سنة ١٩٧ه. ووكيع بن الجراح، المتوفى سنة ١٩٨ه. وسفيان بن عيينة، المتوفى سنة ٢٠٥ه. وروح بن عبادة البصري، المتوفى سنة ٢١١ه. وعبد الرزاق بن همّام الصنعاني، المتوفى سنة ٢٢٠هـ. وآدم بن إياس، المتوفى سنة ٢٤١ه. وأحمد بن حنبل، المتوفى سنة ٢٤٩ه. وعبد بن حميد، المتوفى سنة ٢٧٣ه. وابن ماجه، المتوفى سنة ٣١٠ه. وابن جرير الطبري، وغيرهم كثير. . .

ولكن لم يصلنا شيء عن تفاسيرهم سوى تفسير مجاهد، وتفسير عبد الرزاق الصنعاني، وتفسير ابن ماجه، وتفسير ابن جرير الطبرى.

وكان إلى هذا العهد يجمع التفسير على أنه باب من أبواب الحديث، يُـدوَّن فيه ما روي عن رسول الله ﷺ أو كبار الصحابة مما يتعلق بتفسير آية أو آيات.

ولم يبحث عن تفسير كل آية من آيات القرآن الكريم، وإنما يُذكر فيه ما ثبت بطريق السند نسبتُه إلى رسول الله على أو أحد الصحابة.

ولم نجد تفسيراً مستقلاً للقرآن الكريم تتبع القرآن سورة سورة أو آية آية قبل بداية القرن الثالث الهجري، على الرغم من أن روايات تذكر أنّ مجاهداً المتوفى سنة ١٠٤ه سأل ابن عباس ومعه ألواحه، فكتب تفسير القرآن كاملاً، إلا أن التفسير المطبوع لا يختلف عن التفاسير المأثورة لآيات متفرقة. كما قيل إن سعيد بن جبير المتوفى سنة ٩٤ه كتب تفسيراً كاملاً للقرآن الكريم. كما يقال إن عمرو بن عبيد شيخ المعتزلة كتب تفسيراً للقرآن عن الحسن البصري المتوفى سنة ١١٦ه. إلا أننا لا نستطيع أن نجزم بصحة هذه الروايات لأن هذه التفاسير لم يصلنا منها إلا القليل، ووصلت أجزاء من بعضها.

ولعل أقدم تفسير كامل لآيات القرآن الكريم، وصلنا وتحت أيدينا، هو تفسيـر شيخ المفسرين ابن جرير الطبري المتوفى سنة ٣١٠ه.

ثم توالت المؤلَّفات في التفسير وتشعّبت ألوانها حسب اتجاهات أصحابها والفنون التي أجادوا فيها، إلا أن الذي يهمّنا هنا:

هل كان بين تلك المؤلفات ما نطلق عليه اليوم اسم التفسير الموضوعي؟

وقبل البدء باستعراض تلك المؤلَّفات لنتعرّف على المراد من مصطلح (التفسير الموضوعي).

\* \* \*

### تعريف التفسير الموضوعي

يتألف مصطلح (التفسير الموضوعي) من جزأين ركّبا تركيباً وصفياً فلا بد من تعريف الجزأين أولاً ثم تعريف المصطلح المركّب منهما.

#### تعريف التفسير:

التفسير لغة: من الفسر، وهو الكشف والبيان، وفي مفردات الراغب(١): إظهار المعنى المعقول. والتفسير مبالغة من الفسر.

قال تعالى: ﴿ولا يأتونك بمثل إلا جئناك بالحق وأحسن تفسيراً ﴾ [الفرقان: ٣٣] أي أحسن توضيحاً وبياناً للمطلوب.

وفي الاصطلاح: علم يُكشف به عن معاني آيات القرآن وبيان مراد الله تعالى منها حسب الطاقة البشرية.

#### تعريف الموضوع:

الموضوع لغة: من الوضع، وهو جعل الشيء في مكان ما، سواء كان ذلك بمعنى الحط والخفض، أو بمعنى الإلقاء والتثبيت في المكان. يقال ناقة واضعة: إن رعت الحمض حول الماء ولم تبرح، وقيل: وضعت تضع وضيعة فهي واضعة، وكذلك موضوعة يتعدى ولا يتعدى. وهذا المعنى ملحوظ في التفسير الموضوعي لأن المفسر يرتبط بمعنى معين لا يتجاوزه إلى غيره حتى يفرغ من تفسير الموضوع الذي التزم به (٢).

<sup>(</sup>١) المفردات في غريب القرآن: ٥٧١.

<sup>(</sup>٢) المدخل إلى التفسير الموضوعي للدكتور عبد الستار سعيد: ٢٠، ٣٠.

وفي الاصطلاح: قضية، أو أمر متعلق بجانب من جوانب الحياة في العقيدة أو السلوك الاجتماعي أو مظاهر الكون تعرضت لها آيات القرآن الكريم.

أما تعريف مصطلح (التفسير الموضوعي) بعد أن أصبح عَلَماً على لون من ألوان التفسير فقد تعددت تعاريف الباحثين المعاصرين له. منها:

- هو بيان ما يتعلق بموضوع من موضوعات الحياة الفكرية أو الاجتماعية
   أو الكونية من زاوية قرآنية للخروج بنظرية قرآنية بصدده.
- \_ وعرفه بعضهم بقوله: هو جمع الآيات المتفرّقة في سور القرآن المتعلّقة بالموضوع الواحد لفظاً أو حكماً وتفسيرها حسب المقاصد القرآنية.
- \_ وقيل: هو بيان موضوع ما من خلال آيات القرآن الكريم في سـورة واحدة أو سور متعددة.
- وقيل: هو علم يبحث في قضايا القرآن الكريم، المتّحدة معنى أو غاية، عن طريق جمع آياتها المتفرقة، والنظر فيها، على هيئة مخصوصة، بشروط مخصوصة لبيان معناها، واستخراج عناصرها، وربطها برباط جامع(١).
- وقيل: هو علم يتناول القضايا حسب المقاصد القرآنية من خلال سورة أو أكثر.

ولعل التعريف الأخير هو الأرجح، لخلوه عن التكرار ولإشارته إلى نوعَيْه الرئيسيين.

والتعاريف السابقة يغلب عليها طابع الشرح والتوضيح لمنهج البحث في التفسير الموضوعي .

\* \* \*

<sup>(</sup>١) المدخل إلى التفسير الموضوعي: ٢٠؛ ودراسات في التفسير الموضوعي للدكتور زاهر عواض: ٧.

# نشأة التفسير الموضوعي

فإن تتبع الآيات التي تناولت قضية ما والجمع بين دلالاتها وتفسير بعضها لبعض، مما أطلق عليه العلماء فيما بعد بتفسير القرآن بالقرآن، كان معروفاً في الصدر الأول، وقد لجأ رسول الله عليه إليه عندما سُئل عن تفسير بعض الآيات الكريمة:

\_ روى الشيخان وغيرهما عن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قال: لما نزلت هذه الآية: ﴿الذين آمنوا ولم يَلْبِسوا إيمانهم بظلم . . . ﴾ [الأنعام : ٨٦] شقّ ذلك على الناس، فقالوا: يا رسول الله وأيّنا لا يظلم نفسه؟ قال: ﴿إنه ليس الذي تَعْنون، ألم تسمعوا ما قال العبد الصالح: ﴿إن الشرك لظلم عظيم ﴾ [لقمان: ١٣]، إنما هو الشرك»(١).

روى البخاري (٢) أن رسول الله ﷺ فسّر مفاتح الغيب في قوله تعالى: ﴿ وَعَنْدُهُ مَفَاتِحُ الغيبِ لَا يَعْلَمُهُمَا إِلا هُو ﴾ [الأنعام: ٥٩] فقال: «مفاتح الغيب خمس: ﴿ إِنْ الله عنده علم الساعة، وينزّل الغيث ويعلم ما في الأرحام وما تدري

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري، كتاب التفسير: ٢٠/٦، صحيح مسلم، كتاب الإيمان: ٨٠/١.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، كتاب التفسير: ١٩٣/٥.

نفسٌ ماذا تكسب غداً وما تدري نفس بأيّ أرض تموت إن الله عليم خبير ﴿ القمان : ٣٤]».

\_ ومن هذا القبيل ما كان يلجأ إليه الصحابة رضوان الله عليهم من الجمع بين الآيات القرآنية التي يظن بها بعضهم التعارض، كما روى البخاري قال: وقال المنهال عن سعيد بن جبير قال: قال رجل لابن عباس رضي الله عنهما إني لأجد في القرآن أشياء تختلف عليّ، قال: ﴿ ولا أنساب بينهم يومئذ ولا يتساءلون﴾ ﴿ وأقبل بعضهم على بعض يتساءلون﴾ ، ﴿ ولا يكتمون اللّه حديثاً ﴾ ، ﴿ والله ربنا ما كنا مشركين ﴾ فقد كتموا في هذه الآية ، وقال تعالى : ﴿ أأنتم أشدُ خلقاً أم السماء بناها \_ إلى قوله: والأرض بعد ذلك دحاها ﴾ فذكر خلق السماء قبل الأرض، ثم قال تعالى : ﴿ قل أثنكم لتكفرون بالذي خلق الأرض في يومين إلى قوله: طائعين ﴾ فذكر في هذه خلق الأرض قبل خلق السماء . . . وخلق الأرض في يومين ثم خلق السماء شم استوى إلى السماء فسوّاهن في يومين آخرين ثم دحى الأرض ودحيها أن أخرج منها الماء والمرعى وخلق الجبال والرمال والجماد والأكام وما بينهما في يومين آخرين فذلك قوله تعالى ﴿ دحاها ﴾ . . ) (١) .

وقد وضع العلماء بعد ذلك قاعدة في أصول التفسير بضرورة العودة إلى القرآن الكريم نفسه لمعرفة تفسير آية ما، فما أُجمل في مكان فُصِّل في مكان آخر، وما أُطلق في سورة مقيَّد في سورة أخرى... يقول ابن تيمية: (... إن أصح الطرق في ذلك \_ أي في تفسير القرآن \_ أن يفسَّر القرآن بالقرآن، فما أُجمل في مكان فإنه قد فُسَر في موضع آخر، وما اختصر في مكان فقد بُسط في موضع آخر)(٢).

ومن أبرز تلك الأمثلة قوله تعالى في سورة النحل: ﴿وعلى الذين هادُوا حرّمنا ما قصصنا عليك من قبل ﴾ [١١٨]، فقد أفادت الآية الكريمة أن ما حُرِّم على اليهود قصه الله سبحانه وتعالى على نبيه، وبالرجوع إلى الآية التي ورد فيها ذكر

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري، كتاب التفسير: ٣٦/٦.

<sup>(</sup>٢) مقدمة في أصول التفسير لابن تيمية بتحقيق عدنان زرزور: ٩٣.

المحرمات عليهم، نجد أن آية الأنعام قد فَصّلت هذا الإِجمال وأزالت ذاك الإِبهام في قوله تعالى: ﴿وعلى الذين هادُوا حرمنا كلَّ ذي ظُفُر ومن البقر والغنم حرمنا عليهم شحومهما إلا ما حملتْ ظهورهما أو الحوايا أو ما اختلط بعظم ذلك جزيناهم ببغيهم وإنا لصادقون ﴾ [الأنعام: ١٤٦].

وكذلك ما يتعلق بالمحرمات من بهيمة الأنعام على هذه الأمة نجد في ذلك عدة آيات:

كقول تعالى: ﴿ . . . أُحِلَّتْ لكم بهيمةُ الأنعام إلا ما يُتلى عليكم ﴾ [المائدة: ١].

وقد جاء تفصيل هذه المحرمات في عدة آيات كقوله تعالى:

﴿ قَـل لا أَجِد فيما أُوحي إليّ محرَّماً على طاعم يطعَمُهُ إلا أن يكونَ ميتةً أو دماً مسفوحاً أو لحم خِنْزير فإنه رجس أو فسقاً أُهِلّ لغير الله به ﴾ [الأنعام: ١٤٥].

﴿ يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمنُوا كُلُوا مِن طَيِّبات مَا رزقناكم واشكروا لله إن كنتم إياه تعبدون، إنما حرم عليكم الميتة والدم ولحم الخِنْزير وما أهل به لغير الله ﴾ [البقرة: ١٧٢، ١٧٣].

وقوله تعالى: ﴿ حُرِّمت عليكم الميتة والدم ولحم الخِنْزير وما أُهِلَ لغير الله به والمنخنقة والموقوذة والمتردِّية والنطيحة وما أكل السبُعُ إلا ما ذَكَيْتم وما ذُبح على النَّصُب وأن تستقسموا بالأزلام ذلكم فسق. . . ﴾ [المائدة: ٣].

وقد جمع الفقهاء هذه الآيات ذات الصلة بموضوع واحد في كتبهم الفقهية فجمعوا ما يتعلق بالوضوء والتيمم تحت كتاب الطهارة واستنبطوا منها الأحكام الخاصة بها، كما جمعوا ما ورد في الصلاة وقيامها وركوعها والقراءة فيها تحت كتاب الصلاة، وما يتعلق بالصدقات وجوباً ومصارف وأنواع المال التي تخرج الصدقة منها تحت كتاب الزكاة، وهكذا في سائر أبواب الفقه من العبادات والمعاملات والفرائض والسير.

وكل ذلك لون من ألوان التفسير الموضوعي في خطواته الأولى.

وقد أخذت هذه الدراسات الموضوعية اتجاهاً آخر في نفس الوقت وهو الاتجاه اللغوي وذلك بتتبع اللفظة القرآنية ومحاولة معرفة دلالاتها المختلفة. فقد ألّف مقاتل بن سليمان البَلْخي المتوفى سنة ١٥٠ه كتاباً سماه (الأشباه والنظائر في القرآن الكريم)، وذكر فيه الكلمات التي اتحدت في اللفظ واختلفت دلالاتها حسب السياق في الآيات الكريمة.

وألّف يحيى بن سلام المتوفى سنة ٢٠٠ه كتابه (التصاريف) (١)، تفسير القرآن مما اشتبهت أسماؤه وتصرّفت معانيه على طريقة كتاب الأشباه والنظائر.

وألّف الـراغب الأصفهاني المتـوفّى سنة ٥٠٢ه ه كتـابه (المفـردات في غريب القرآن) حيث تتبّع مادة الكلمة القرآنية وبيّن دلالاتها في مختلف الأيات.

ثم ألّف ابن الجوزي المتوفى سنة ٥٩٧ه كتابه (نزهة الأعين النواضر في علم الوجوه والنظائر).

وعلى هذه الشاكلة كتاب الدامغاني المتوفى سنة ٤٧٨هـ بعنوان (إصلاح الوجوه والنظائر في القرآن الكريم).

وكتاب الفيروزآبادي المتوفى سنة ٨١٧ه بعنوان (بصائر ذوي التمييز في لطائف الكتاب العزيز).

وكتاب ابن العماد المتوفى سنة ٨٨٧ه بعنوان (كشف السرائر في معنى الوجوه والأشباه والنظائر).

وكان الغالب على هذه المؤلّفات الجانب اللغوي للكلمات الغريبة التي تتعدد دلالاتها حسب الاستعمال.

وإلى جانب هذا اللون من التفسير فقد برزت دراسات تفسيرية لم تقتصر على الجوانب اللغوية بل جمعت بين الآيات التي يربطها رابط واحد أو يمكن أن تدخل تحت عنوان معين:

<sup>(</sup>١) حققت الكتاب هند شلبي، وطبعته الشركة التونسية للتوزيع.

فقد ألّف الإِمام أبو عبيد القاسم بن سلّام، المتوفى سنة ٢٢٤ه كتابه في الناسخ والمنسوخ.

وألّف الإمام علي بن المديني (شيخ البخاري) والمتوفى سنة ٢٣٤ه كتابه في أسباب النزول.

وألَّف الإِمام ابن قتيبة المتوفى سنة ٢٧٦ه كتابه (تأويل مشكل القرآن).

وألَّف أبو بكر الجصاص الحنفي المتوفى سنة ٣٧٠ه كتابه (أحكام القرآن).

وألُّف ابن العربي المالكي المتوفى سنة ٥٤٣ه كتابه (أحكام القرآن) أيضاً.

وألُّف إِلْكِيَا الهرَّاسي الشَّافعي المتوفى سنة ٤٠٥ه كتابه (أحكام القرآن

أيضاً.

وظهرت مؤلفات أخرى جميع أصحابها ما يشمله عنوان الكتاب:

مثل (أمثال القرآن) للماوردي المتوفى سنة ٥٠٤ه.

وكتاب (مجازالقرآن) للعز بن عبد السلام المتوفى سنة ٦٦٠ه.

وكتاب (أقسام القرآن) و (أمثال القرآن) لابن القيم المتوفى سنة ٥٠١هـ.

ولا زال هذا الخط من التأليف في التفسير الموضوعي مستمراً إلى يومنا هذا، وقد توجهت أنظار الباحثين إلى هدايات القرآن الكريم حول معطيات الحضارات المعاصرة وظهور المذاهب والاتجاهات الاقتصادية والاجتماعية، والعلوم الكونية والطبيعية.

فنجد مؤلفات كثيرة تحت عناوين شتى مثل:

- \* الإنسان في القرآن.
  - \* المرأة في القرآن.
- الأخلاق في القرآن.
  - \* اليهود في القرآن.
- سيرة الرسول صور مقتبسة من القرآن.
  - \* الصبر في القرآن.
  - الرحمة في القرآن.

ومثل هذه الموضوعات لا تكاد تتناهى، فكلّما جدّ جديد في العلوم المعاصرة، التفت علماء المسلمين إلى القرآن الكريم ليسترشدوا بهداياته وينظروا في توجيهات الآيات الكريمة في مثل هذه المجالات الجديدة.

ومن الجدير بالذكر في هذا المجال أن أحد المستشرقين الإفرنسيين هو (جول لابوم) وضع كتاباً بعنوان (تفصيل آيات القرآن الكريم) وضع لكتابه ثمانية عشر باباً، ثم حاول توزيع آيات القرآن الكريم على هذه الأبواب، وجعل تحت كل باب فروعاً وقد بلغت عدة هذه الفروع حوالي /٣٥٠ فرعاً، وجمع تحت كل فرع الأيات التي تتعلق به.

أما الأبواب الرئيسية فهي:

| ) الدين. | (1.)  | (١) التاريخ. |
|----------|-------|--------------|
| - CJ \   | · ' / |              |

قام بترجمة الكتاب إلى العربية محمد فؤاد عبد الباقي وترجم مستدركه لإدوار مونتيه، إلا أن المؤلف تعسف كثيراً في حشر بعض الآيات وليس الغرض الأساسي من الآية متفقاً مع الآية الأخرى، كما فاته كثير من الآيات لم تدخل تحت الجمع، إلا أن الكتاب خطوة مفيدة للباحث في لمّ شتات موضوع من الموضوعات القرآنية.

\* \* \*

# ألوان التفسير الموضوعي

من خلال الاستعراض التاريخي لنشوء علم التفسير والمؤلَّفات فيه نستطيع أن نلحظ ثلاثة أنواع من ألوان التفسير الموضوعي:

#### اللون الأول:

أن يتتبع الباحث لفظة من كلمات القرآن الكريم ثم يجمع الآيات التي ترد فيها اللفظة أو مشتقاتها من مادتها اللغوية، وبعد جمع الآيات والإحاطة بتفسيرها يحاول استنباط دلالات الكلمة من خلال استعمال القرآن الكريم لها.

وكثير من الكلمات القرآنية المتكررة أصبحت مصطلحات قرآنية.

فكلمات: الأمة، الصدقة، الجهاد، الكتاب، الذين في قلوبهم مرض، المنافقون، الزكاة، أهل الكتاب، الربا، نجدها تأخذ وجوهاً في الاستعمال والدلالة.

فالمتتبع لمثل هذا يخرج بلون من التفسير لأساليب القرآن الكريم في استخدام مادة الكلمة ودلالاتها.

وقد سبقت الإشارة إلى أن كتب غريب القرآن، وكتب الأشباه والنظائر قد تضمنت هذا اللون من التفسير، وهي العمدة في مثل هذه الأبحاث.

إلا أن المؤلفات القديمة من هذا اللون بقيت في دائرة دلالة الكلمة في موضعها. ولم يحاول مؤلفوها أن يربطوا بينها في مختلف السور، فبقي تفسيرهم للكلمة في دائرة الدلالة اللفظية.

أما المعاصرون الذين كتبوا في هذا اللون فقـد تتبعوا الكلمـة وحاولـوا الربط

بين دلالاتها في مختلف المواضع فكان أشبه ما يكون باللون الثاني من التفسير الموضوعي.

وفيما يلي ننقل نموذجاً على هذا اللون من التفسير الموضوعي من كتاب الدامغاني:

نموذج من كتاب: (إصلاح الوجوه والنظائر)، للدامغاني:

قال الدامغاني تحت مادة (خ ي ر)(١):

« خ ي ر على ثمانية أوجه:

المال، الإيمان، الإسلام، أفضل، العافية، الأجر، الطعام، الظفر والغنيمة.

فوجه منها(١) الخير بمعنى المال، قوله سبحانه في سورة البقرة: ﴿إذا حضر أحدَكم الموتُ إن ترك خيراً ﴿ يعني مالاً . كقوله تعالى فيها: ﴿ وَمَا تُنفقَ مِن خير فلموالدَيْن والأقربين ﴾ وكقوله تعالى في سورة البقرة : ﴿ وَمَا تُنفقُ وا من خير فلأنفسكم ﴾ أي لا تنفقوا مالاً وقوله تعالى فيها: ﴿ وَمَا تَنفقُ وا من خير يُوفَّ إليكم ﴾ يعني من مال، وقوله تعالى في سورة (ص) : ﴿ إني أحببتُ حبّ الخير ﴾ يعني حب المال، وكقوله تعالى في سورة النور: ﴿ إن علمتم فيهم خيراً ﴾ يعني مالاً .

الثاني: الخير يعني الإيمان. قوله تعالى في سورة الأنفال: ﴿ولوعلم الله فيهم خيراً لأسمعهم ﴾ يعني لوعلم الله فيهم إيماناً، كقوله تعالى فيها: ﴿يا أيها النبي قل لمن في أيديكم من الأسرى إن يعلم الله في قلوبكم خيراً ﴾ يعني إيماناً، كقوله تعالى في سورة هود: ﴿ولا أقول للذين تزدري أعينكم لن يؤتيهم الله خيراً ﴾ يعني إيماناً.

الثالث: الخير يعني الإسلام. قوله تعالى في سورة البقرة: ﴿ما يودُّ الـذين كفروا من أهـل الكتـاب ولا المشركين أن ينزَّل عليكم من خير من ربكم ﴾ يعني الإسلام، نظيرها في سورة (ق): ﴿منّاع للخير ﴾ يعني الإسلام نزلت في الوليـد بن المغيرة منع ابن أخيه أن يسلم، نظيرها في سورة (ن).

<sup>(</sup>١) إصلاح الوجوه والنظائر للدامغاني: ١٦٧ \_ ١٦٩، ط. دار العلم للملايين.

الرابع: خير يعني أفضل. قوله تعالى في سورة المؤمنون: ﴿وقل رب اغفر وارحم وأنت خير الراحمين﴾ يعني أفضل الراحمين، كقوله تعالى في سورة يونس: ﴿وهو خير الحاكمين﴾ أي أفضل الحاكمين، ونحوه قوله تعالى في سورة الزخرف ﴿أَمْ أَنَا خير من هذا الذي هو مُهين﴾ يقول أفضل من هذا.

الخامس: الخير يعني العافية. قوله تعالى في سورة الأنعام: ﴿وَإِنْ يَمْسَلُ اللهِ بَضُرٌّ فَلَا كَاشُفَ لَهُ إِلَا هُـو وَإِنْ يَمْسَلُكُ بَخْيَـر فَهُو عَلَى كُـل شيء قديـر في يعني بعافية.

السادس: الخير يعني الأجر. قوله تعالى: ﴿لكم فيها خير﴾ يعني لكم فيها أجر. يعنى البُدْن.

السابع: الخير يعني الطعام. قوله تعالى في سورة القصص: ﴿قال رب إني لما أنزلتَ إليّ من خير فقير﴾ يعني الطعام.

الثامن: الخير يعني به الظفر والغنيمة والطعن في القتال قوله تعالى في سورة الأحزاب: ﴿وردّ الله الذين كفروا بغيظهم لم ينالوا خيراً ﴾ يعني ظفراً وغنيمة ».

ونلاحظ أن المؤلف لم يربط بين أصل الكلمة واستعمالاتها وسياق الآيات التي وردت فيها الكلمة: ليبني عليها هداية قرآنية أو ليستنبط من دلالات اللفظة وسياق استعمالاتها توجيها قرآنيا معيناً. . وإنما بقيت الكلمة حيث وردت في نطاق الدلالة اللفظية المفردة.

\* \* \*

نموذج من كتاب (المفردات في غريب القرآن)،

للراغب الأصفهاني، المتوفى سنة ٢ ٠٥ ه في كلمة (أمَّة):

والأمة: كل جماعة يجمعهم أمر ما: إما دين واحد، أو زمان واحد، أو مكان واحد، سواء كان ذلك الأمر الجامع تسخيراً أو اختياراً. وجمعها أمم.

وقوله تعالى: ﴿وما من دابّةٍ في الأرض ولا طائر يطير بجناحَيْه إلا أممّ أمثالُكم﴾ أي كل نوع منها على طريقة قد سخّرها الله عليها بالطبع. فهي بين

ناسجة كالعنكبوت، وبانية كالسُرْفة (١)، ومدخرة كالنمل، ومعتمدة على قوت وقته كالعصفور والحمام إلى غير ذلك من الطبائع التي تخصص بها كل نوع.

وقوله تعالى: ﴿ كَانَ النَّاسُ أُمَّةً وَاحْدَةً ﴾ أي صنفاً واحداً وعلى طريقة واحدة في الضلال والكفر.

وقوله تعالى: ﴿ولتكن منكم أمةٌ يدعون إلى الخير﴾ أي جماعة يتخيّرون العلم والعمل الصالح يكونون أسوة لغيرهم.

وقوله تعالى: ﴿إنا وجدنا آباءنا على أمة﴾ أي على دين مجتمع.

قال الشاعر: وهل يأثمن ذو أمة وهو طائع.

وقوله تعالى: ﴿وادَّكر بعد أُمَّةٍ ﴾ أي حين. وقُرِىء بعدأُمَهٍ (٢): أي نسيان. وحقيقة ذلك بعد انقضاء أهل عصر أو أهل دين.

وقوله تعالى: ﴿إِن إِبراهيم كَانَ أُمَّةً قَانَتًا لله ﴾ أي قائماً مقام جماعة في عبادة الله، نحو قولهم: فلان في نفسه قبيلة.

وروي أنه يُحشر زيد بن عمرو بن نفيل أمةً وحده(٣).

وقوله تعالى: ﴿ليسوا سواء من أهل الكتاب أمة قائمة﴾ أي جماعة.

وجعلها الزجاج ههنا للاستقامة، وقال تقديره ذو طريقة واحدة، فترك الإضمار(٤).

ثم انتقل إلى لفظة (أمّي) ودلالات الكلمة، ثم إلى كلمة (الإمام) ودلالاتها، ثم إلى كلمة (الأمّ) بمعنى القصد، وختم المادة بالحديث عن حرف (أمًّا).

<sup>(</sup>١) السُرْفة: بضم السين وسكون الراء وفتح الفاء، دودة القز.

<sup>(</sup>٢) هي قراءة الحسن، انظر: القراءات الشاذة لعبد الفتاح القاضي: ٥٧.

<sup>(</sup>٣) أسد الغابة في معرفة الصحابة: ١٤٣/٢.

<sup>(</sup>٤) انظر: المفردات للراغب: ٢٧ – ٢٨.

وفي كل ذلك لم يتعرض لسياق الآيات التي استُخدمت فيها كلمة (أمّة) وإنما تعرض لها في مواطنها ولم يفصل القول في عناصر تكوين دلالات هذه اللفظة ولا مقومات استمرارها ودورها.

وقارن ذلك بما كتبه الدكتور أحمد حسن فرحات حول مصطلح الأمة ودلالتها اللغوية والفكرية والشرعية.

#### اللون الثاني:

تحديد موضوع ما يلحظ الباحث تعرض القرآن الكريم له بأساليب متنوعة في العرض والتحليل والمناقشة والتعليق.

فيتتبع الموضوع من خلال سور القرآن الكريم، ويستخرج الآيات التي تناولت الموضوع، وبعد جمعها والإحاطة بتفسيرها يحاول الباحث استنباط عناصر الموضوع من خلال الآيات الكريمة، فينسّق بين عناصره، ويقدم له بمقدمة حول أسلوب القرآن الكريم في عرض أفكار الموضوع. ويحاول أن يقسمه إلى أبواب وفصول ومباحث، ويستدل بالآيات القرآنية على كل ما يذهب إليه ويتحدث عنه مع ربط ذلك كله بواقع الناس ومشاكلهم ومحاولة حلها وإلقاء أضواء قرآنية عليها.

ويتجنب خلال بحثه التعرض للأمور الجزئية في تفسير الآيات فلا يذكر القراءات، ووجوه الإعراب والذكات البلاغية إلا بمقدار ما تُلقي أضواءً على أفكار الموضوع الأساسية، ويعرض ما يتحدث عنه بأسلوب جذّاب لتوضيح مرامي الآيات ومقاصدها والحكمة الإلهية في عرض أفكار الموضوع بأساليب معينة واختيار ألفاظ محددة لها.

وهذا اللون من التفسير الموضوعي هو المشهور في عرف أهل الاختصاص، وإذا أُطلق اسم (التفسير الموضوعي) فلا يكاد ينصرف الذهن إلا إليه.

ولقد كثرت المؤلفات قديماً وحديثاً في هذا اللون من التفسير الموضوعي.

فما كُتب: إعجاز القرآن.

والناسخ والمنسوخ في القرآن.

وأحكام القرآن. وأمثال القرآن.

ومجاز القرآن. . . قديماً إلا أمثلة ناطقة على أهمية هذا اللون من التفسير عند السلف الصالح من علماء هذه الأمة .

وكذلك الموضوعات المختلفة المعاصرة: المتعلقة بمجالات المعرفة المختلفة حيث ربطها الباحثون بالقرآن الكريم ونظروا بمنظاره إلى هذه المجالات وكيفية البحث عنها، سواء كانت هذه المجالات مما يتعلق بالكون المحيط بالإنسان من أرض وسماوات وكواكب ونجوم وبحار ومحيطات وجبال وأنهار ونبات وحيوان، أو كانت مما يتعلق بالإنسان خلقه وتكوينه وعواطفه وغرائزه ومشاعره ونفسه وعقله، وأخلاقه وسموه وتسفّله، أو بالحياة الاجتماعية التي يحياها الإنسان في مجتمعه بدءاً بالعلاقات الأسرية والاجتماعية في القوم والعشيرة، والعلاقات الدولية والأمور الاقتصادية والسياسية، وأنظمة السلم والحرب والدعوة إلى الله، وأخذ العبر والعظات من سير الأقوام والأمم الماضية.

وما يتعلق كذلك بأمور الغيب من البعث بعد الموت والحشر والحساب والجنة والنار، وصنوف النعيم في دار السعادة للمتقين، وصنوف الشقاء للتعساء في دار الجحيم.

ولا تكاد تنتهي مثل هذه الموضوعات، بل كلما جدّت علوم وصنوف من المعرفة لدى الإنسان يجد الباحث في القرآن الكريم ما يشبع فكره اقتناعاً، وقلبه طمأنينة من عرض القرآن الكريم لأساسيات هذا اللون من المعرفة بوضع الأسس العامة والتوجيهات الأساسية في هذا الشأن.

# اللون الثالث من التفسير الموضوعي:

وهذا اللون شبيه باللون الثاني إلا أن دائرة هذا اللون أضيق من دائرة سابقه. حيث يبحث في هذا اللون عن الهدف الأساسي في السورة الواحدة، ويكون هذا الهدف هو محور التفسير الموضوعي في السورة.

وطريقة البحث في هذا اللون هو: أن يستوعب الباحث هدف السورة

الأساسي، أو أهدافها الرئيسية، ثم يبحث عن سبب النزول للسورة أو الآيات التي عرضت الموضوع الأساسي للسورة، ثم ينظر إلى ترتيب نزول السورة من بين السور المكية أو المدنية، ثم يدرس الأساليب القرآنية في عرض الموضوع والمناسبات بين مقاطع الآيات في السورة.

وسيجد الباحث أن لكل سورة شخصيتها المستقلة وأهدافها الأساسية. فمن المعلوم أن السور المكية قد عرضت أسس العقيدة الإسلامية الثلاثة بشكل مفصًل: الألوهية، الرسالة، البعث بعد الموت، لذا يمكن أن يتناول الباحث في كل سورة مكية أحد الجوانب الثلاثة من العقيدة، كما اشتمل كثير منها على الحث على أمهات الأخلاق والتنفير من مرذولها.

ولم يظفر هذا اللون من التفسير الموضوعي بعناية المفسرين القدماء بل جاء في ثنايا تفاسيرهم الإشارة إلى بعض أهداف السور وخاصة القصيرة منها، وكذلك التوخي لوجه المناسبة بين مقاطع بعض السور، كما فعل الفخر الرازي في تفسيره الكبير، وكما فعل البقاعي في نظم الدرر، وعبد الحميد الفراهي في كتابه نظام القرآن.

أما في العصر الحديث فقد كان سيد قطب مولعاً بعرض أهداف وأساسيات كل سورة، قبل البدء في تفسيرها، وبيان شخصية كل سورة وملامحها المتميزة عن بقية السور. والأساليب المتبعة في عرض أفكارها. فيعتبر كتابه (في ظلال القرآن) نموذجاً جيداً وبخاصة مقدمة تفسيره لكل سورة.

كما كتب غيره ممن جاء بعده مستفيداً من منهجه، كما فعل إبراهيم زيد الكيلاني في كتابه (تصور الألوهية كما تعرضه سورة الأنعام)، وكتابه (معركة النبوة مع المشركين) أو: قضية الرسالة كما تعرضها سورة الأنعام وبيّنها القرآن الكريم.

أما ما كتبه د. محمد البهي في رسائله المسماة بالتفسير الموضوعي لسور القرآن الكريم فلا أعتبره من التفسير الموضوعي وإنما هو تفسير إجمالي للآيات في السورة كما لم يحدِّد موضوع كل سورة فسرها، وإنما جاء بكلام إنشائي للمعنى الإجمالي للآيات.

# أهمية التفسير الموضوعي

أولاً: إن تجدد حاجات المجتمعات وبروز أفكار جديدة على الساحة الإنسانية وانفتاح ميادين للنظريات العلمية الحديثة لا يمكن تغطيتها ورؤية الحلول الصحيحة لها إلا باللجوء إلى التفسير الموضوعي للقرآن الكريم.

وذلك أن الباحث المسلم عندما يجابه مشكلة في الحياة، أو تقدّم له نظرية مستحدثة في علم النفس، أو علم الاجتماع، أو في علوم الحضارة الإنسانية، أو العلوم الفلكية، أو العلوم الطبيعية أو نظرية في الاقتصاد... فإنه لا يستطيع أن يجد لكل هذه النظريات المستجدة نصوصاً من آيات الذكر الحكيم تناقش مثل هذه القضية المطروحة وتبين حكم الله تعالى فيها، بل يلجأ الباحث عندئذ إلى معرفة الهدايات القرآنية وإرشادات السنة النبوية في هذا الاتجاه ويجمع الأفكار الرئيسية في هذا المجال، بحيث تتكوّن لديه ملكة لإدراك مقاصد القرآن الكريم في هذا الصدد، وبمنظار القرآن الكريم ينظر إلى حلّ هذه المشكلة أو يقوّم هذه النظرية.

إن نصوص القرآن الكريم محددة والقضايا التي تتناولها بالتوضيح والبيان والتفصيل محددة أيضاً. أما المشاكل الإنسانية وآفاق المعرفة فغير محددة ما دامت الحياة مستمرة على هذه الكرة الأرضية، ولا يمكن أن نجابه هذه المشكلات بظواهر النصوص المحددة. بل نجد المرونة والسعة في الخطوط الأساسية التي تعرض لها آيات التنزيل الحكيم.

ومن خلال علل النصوص وهداياتها العامة ودلالاتها وظلالها نستطيع أن

نصل إلى أنوار كاشفة ترسم لنا الطريق وتحدد لنا المعالم لتقويم كل مستحدث جديد.

لذا لا يمكن أن نجابه مشاكل العصر ومعطيات الحضارة إلا بأسلوب الدراسات الموضوعية للقرآن الكريم أو بأسلوب (التفسير الموضوعي).

إن جمع أطراف موضوع ما من خلال نصوص القرآن الكريم والسنة النبوية المطهرة والإحاطة بدلالاتها يمكن الباحث من القيام بدور اجتهادي للتوصّل إلى أفكار وقواعد عامة جديدة، وعلى ضوء هذه القواعد والهدايات المستمدّة من مقاصد النصوص الشريفة يستطيع الباحث أن يدرك معالجة الإسلام لهذه المعضنلات والمشكلات.

ثانياً: إن تخصيص موضوع بالبحث والدراسة وجمع أطرافه والاطلاع على أسباب النزول للآيات المتعلقة به، وتحديد المرحلة التي نزلت الآيات الكريمة تعالج بعض جوانبه، وتوجيه ما ظاهره التعارض، كل ذلك يهيىء للموضوع جوّاً علمياً لدراسة هذا الموضوع بعمق وشمولية تُثري المعلومات حوله وتبلور قضاياه وتبرز معالمه.

ومثل هذا العمق ومثل هذا التوسع لإبراز معالم الموضوع لا يتيسر للبا حث في أي نوع من أنواع التفاسير سواء التحليلي، أو الإجمالي، أو المقارن، بل التفسير الموضوعي هو الأسلوب الأمثل في بحث مثل هذه الأمور.

ثالثاً: عن طريق التفسير الموضوعي يستطيع الباحث أن يبرز جوانب جديدة من وجوه إعجاز القرآن الكريم الذي لا تنقضي عجائبه.

فكلما جدّت على الساحة معطيات جديدة لتطور الفكر البشري، يعايشها المفسّر ويحيط بدقائقها وحقائقها ثم يلجأ إلى القرآن الكريم وإلى السنّة النبوية الشريفة ليستنطق النصوص الشريفة ويميط اللثام عن وجوه جديدة من الهدايات القرآنية.

\_ ويجد أهل الاختصاص في كل فن أن المعجزة الخالدة الباقية تقيم الحجة على الأجيال وأن في القرآن من الكفاية والغناء عن كل شيء: ﴿وقالوا لولا أُنزل

عليه آياتٌ من ربه قل إنما الآياتُ عند الله وإنما أنا نذير مبين، أولم يكفهم أنّا أنزلنا عليك الكتابَ يُتلى عليهم إنّ في ذلك لرحمة وذكرى لقوم يؤمنون، [العنكبوت: ٥١،٥٠].

رابعاً: تأهيل الدراسات القرآنية وتصحيح مسارها: لقد نالت بعض العلوم القرآنية حظاً وافراً من جهود العلماء وصُنفت فيها المصنفات الكثيرة مثل العلوم المتعلِّقة بالجوانب اللغوية، والدراسات الفقهيّة لآيات الأحكام، إلاّ أن علوماً جديدة برزت تحتاج إلى تأهيل قواعدها على ضوء القرآن الكريم مثل (الإعجاز العلمي)، فقد برز هذا العلم وكثرت الكتابات فيه إلا أنه يحتاج إلى ضبطه بقواعد علمية مستمدّة من هدايات القرآن الكريم لتجنّب الإفراط والتفريط في إدخال الآيات مجال البحث والمتعلقة بالعلوم التجريبية من علوم الفلك والطبيعة والإنسان.

وكذلك علم (أصول التربية القرآنية) فبعد بروز المدارس الاجتماعية ومدارس علم النفس في الغرب، وغزوها للأمم والشعوب، ومحاولة إقامة صرح التعليم والتربية حسب مناهجها، رأى المفكرون المسلمون أن من الضرورة بمكان استخلاص مبادىء هذا العلم من هدايات القرآن الكريم ولا زالت الكتابات في هذا الجانب قليلة جداً، إذ تحتاج مثل هذه العلوم إلى علماء راسخين في علوم الشريعة، إلى جانب استيعابهم لثقافة العصر ومناهج المدارس الحديثة في الغرب والشرق، إلى جانب ملكة قوية في الإبداع والاستنباط، ليقوم هذا العلم على أسس راسخة.

ومثل هذا (أصول علم الاقتصاد الإسلامي) و (أصول الإعلام الإسلامي).

إن كثيراً من العلوم تلعب دوراً هاماً في حياتنا المعاصرة، ولا زالت معالم هذه العلوم غير واضحة الصلة بهدايات القرآن، ولا يمكن أن نجد نصوصاً محدّدة من القرآن الكريم أو السنّة النبوية تناولتها، وإنما نستشفّ أصولها من خلال روح النصوص الكريمة وهدايات القرآن الكريم والسوابق القضائية والفقهية لسلف هذه الأمة. ولا وسيلة لوضع أسس هذه العلوم وبيان ضوابطها إلا من خلال التعامل مع الآيات الكريمة وفق منهج التفسير الموضوعي.

كما أن هنالك دراسات إسلامية ضخمة قامت ولكن لم تكن مناهج الباحثين فيها وثيقة الصلة بالهدايات القرآنية.

فعلم التاريخ البشري أخذ منهجاً في سرد الوقائع والأحداث من غير تعرّض لسنن الله في المجتمعات الإنسانية من حيث الرقي والتقدم أو الانحطاط والتخلف. علماً أن هدايات القرآن الكريم قد أبرزت هذه السنن بشكل دقيق عند عرض قصص الأمم السابقة مع أنبيائها.

ولقد كانت محاولة ابن خلدون في مقدمة تاريخه محاولة جادة وجيدة، إلا أننا لم نجد من تابع هذا العلم. ومن الجدير أن تقام دراسات قرآنية حول هذا الموضوع تحت عنوان: (علم الحضارة القرآنية).

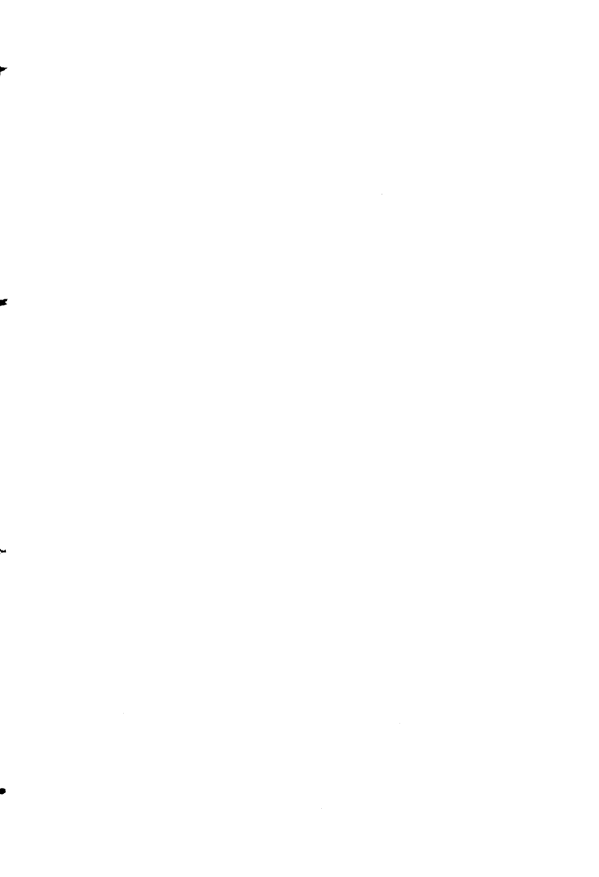
بل إن هنالك جوانب من الدراسات قامت حول الأحكام التشريعية وتفسير آيات الأحكام إلا أننا لا نجد مؤلفاً خاصاً كُتب حول إبراز مزايا التشريع الإسلامي وحكمه.

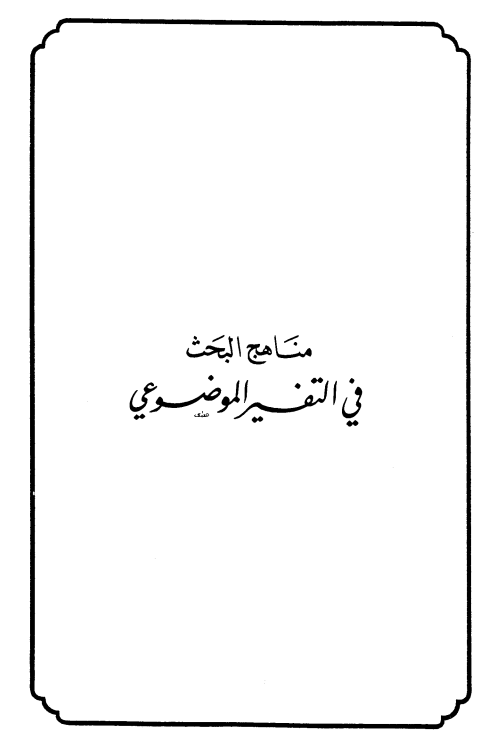
فعلى الرغم مما كتبه بعض العلماء في ثنايا كتبهم حول الإعجاز التشريعي للقرآن كما فعل الشيخ عبد العظيم الزرقاني في (مناهل العرفان) والشيخ محمد أبو زهرة في كتابه (المعجزة الكبرى)، إلا أن الحاجة ماسة للكتابة حول فلسفة التشريع الإسلامي في جميع مجالات الحياة وإبراز محاسنه على ضوء الآيات القرآنية.

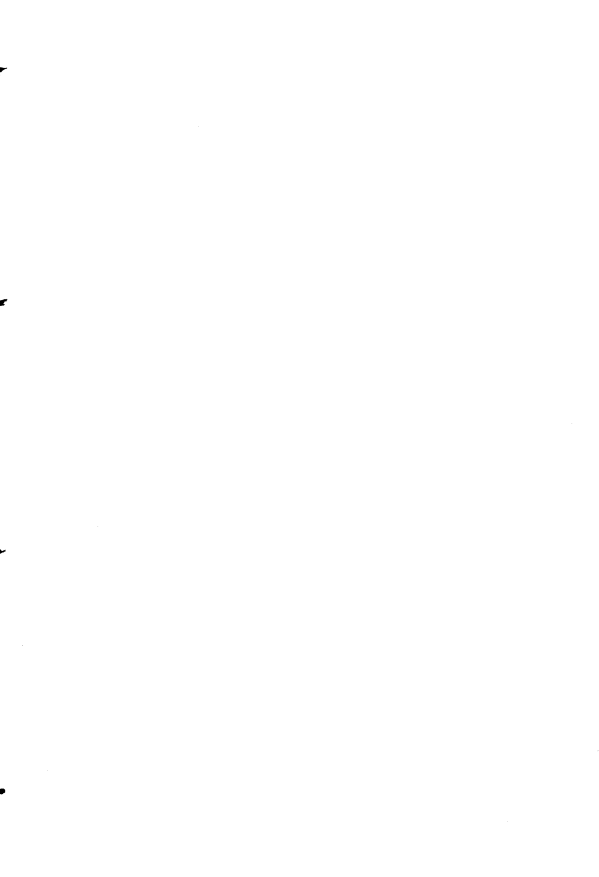
إن المنهج الذي يغطّي هذه المجالات ويؤصّل هذه العلوم ويضع الأسس والضوابط لها هو منهج التفسير الموضوعي للآيات القرآنية.

من هنا كانت أهمية هذا النوع من التفسير.

فما هي مناهج البحث في التفسير الموضوعي؟ هذا ما نتناوله بشيء من التفصيل في المباحث القادمة بإذن الله.







#### أولاً

# منهج البحث في موضوع من خلال القرآن الكريم

إذا أراد الباحث أن يطرق موضوعاً من موضوعات القرآن الكريم، لا بد أن يكوّن تصوراً لأبعاد الموضوع، وأن يتدرج في جمع المادة العلمية حوله حسب الخطوات التالية:

١ - اختيار عنوان للموضوع القرآني مجال البحث، بعد تحديد معالم حدوده ومعرفة أبعاده في الأيات القرآنية.

٢ جمع الآيات القرآنية التي تبحث هذا الموضوع، أو تشير إلى جانب
 من جوانبه.

٣ ـ ترتيب هذه الآيات حسب زمن النزول، وذلك لأن ما أُنزل بمكة كان في الأعم الأغلب يتعلق بأسس عامة غير محددة الجوانب كالأمر بالإنفاق أو الزكاة أو الإحسان بينما حددت معالم هذه التشريعات في المرحلة المدنية.

٤ - دراسة تفسير هذه الآيات دراسة وافية بالرجوع إلى كتب التفسير التحليلي والتعرف على أسباب نزولها إن وُجدت، وإلى دلالات الألفاظ واستعمالاتها، والروابط بين الألفاظ في الجملة وبين الجمل في الآية وبين الآيات في المجموعة التي تتحدث عن الموضوع.

٥ ــ بعد الإحاطة بمعاني الآيات مجتمعة يحاول الباحث أن يستنبط العناصر

الأساسية للموضوع من خلال التوجيهات القرآنية التي أحاط بها أو استنبطها من الأيات المتعلقة بالموضوع، وللباحث أن يقدِّم بعض العناصر الرئيسية على غيرها، إن وَجَد أن طبيعة البحث تقتضي ذلك أو أن تسلسل الأفكار المنطقي يلزم هذا التقديم أو التأخير.

7 - ثم يلجأ الباحث إلى طريقة التفسير الإجمالي في عرض الأفكار في بحثه ويحاول أن لا يقتصر على دلالة الألفاظ اللغوية وإنما يستشف الهدايات القرآنية من خلال النصوص، كما يستدل على ما أشارت إليه الآيات الكريمة بالأحاديث النبوية الشريفة ويدعم كل ذلك بفهم الصحابة رضوان الله عليهم لنصوص آي الذكر الحكيم.

ويوجّه ويعلِّل ويشرح ويناقش في ضوء التوجيهات القرآنية ، وإن وَجَد ما يوهم التناقض بين بعض الآيات التي تناولت الموضوع فلا بد من إزالة هذا الوهم ، وإبراز الحكمة الإلهية في وجود مثل هذه النصوص .

٧ - لا بد للباحث من الالتزام بمنهج البحث العلمي عندما يضع مخطط البحث للموضوع وقد يفرض الموضوع طبيعة المنهج والخطة التي سيجري البحث من خلالها. فإن كان الموضوع متشعب المباحث والمجالات، لا بد عندئذ من وضع تمهيد يبين الباحث فيه منهجه في تناول الموضوع.

ثم يقسم الموضوع إلى أبواب ويضع تحت كل باب فصولاً وتحت كل فصل مباحث فيجعل العنصر الأساسي الجامع عنواناً للباب ثم يجعل العنصر الفرعي عنواناً للفصل، ثم يجعل الجزئيات الصغيرة عناوين للمباحث.

أما إذا كان الموضوع محدد المعالم والآفاق واضح المجالات قليل العناصر، فلا بأس من بحثه عندئذٍ على شكل مقالة علمية تتكون من مقدمة وصلب الموضوع وخاتمة، يتناول في كل ذلك القضية المطروحة بأسلوب علمي رصين موثّق بالأدلة والشواهد، ويدوِّن خلاصة ما توصل إليه في الخاتمة بشكل موجز.

٨ \_ وليكن هدف الباحث في كل ذلك:

\_ إبراز حقائق القرآن الكريم، وعرضها بشكل لافت للنظر مع ذكر حكمة

التشريع وجماله ووفائه بحاجات البشر وملاءمته للفطرة السليمة وإطلاقه للطاقات الإيجابية في الإنسان.

\_ عرض تلك الحقائق بأسلوب مشرق عذب بذكر الأفكار متسلسلة آخذة برقاب بعضها ملبية لاستشراف نفس القارىء، مجيبة عن استفساراته المتوقعة، وذلك باتباع الأسلوب البياني الصحيح الذي يفهمه أهل عصره، متجنباً الألفاظ الغريبة المهجورة وأساليب السجع المتكلّفة.

#### \* ملحوظات:

ا \_ على الباحث في التفسير الموضوعي أن يجعل عناوين الأبواب والفصول من المادة القرآنية والعناصر البارزة فيه.

أما السنّة المشرفة فدورها في التفسير الموضوعي التوضيح والبيان والاستدلال وذلك حفاظاً على قرآنية الموضوع.

وكذلك أقوال الصحابة والتابعين ومن بعدهم من أئمة اللغة، فكلها مادة للشرح والتوضيح والترجيح، ولا تشكل عناصر الموضوع الأساسية.

٢ على الباحث أن يلتزم بالمنهج الصحيح في التفسير، وذلك بإبعاد الروايات الضعيفة والإسرائيليات والقصص التاريخي عند عرض الموضوع القرآني وتركيز الجهد لاستنطاق النصوص الكريمة على قواعد اللغة والأساليب البيانية، ودقة الاستنباط منها.

٣ \_ عند الحاجة إلى شرح كلمة غريبة أو توجيه قراءة، أو إبراز نكتة بلاغية أثناء عرض أحد عناصر الموضوع، يجعل ذلك تعليقاً في الحاشية من غير استطراد يُخلّ بتسلسل الأفكار وتعانق الفقرات وسلاسة الأسلوب وإشراقة البيان.

\* \* \*

#### ثانياً

# منهج البحث في التفسير الموضوعي لسورة واحدة

لقد أُلِّفت مؤلفات قديماً وحديثاً في تفسير سورة واحدة، وربما خصّ بعض العلماء تأليفاً مستقلًا حول سورة واحدة، نظراً لمكانة هذه السورة الخاصة أو لاهتمامه بغرض تعرضت له السورة.

ولتفسير السورة الواحدة تفسيراً موضوعياً لا بد من اتباع خطوات منهجية علمية ليؤتي العمل ثماره، وتكون الثمار المتوقعة مكافئة للجهد المبذول.

ونذكر فيما يلي هذه الخطوات بشكل موجز ثم نعود إلى تفصيل بعضها:

أولاً: التقديم للسورة بتمهيد يعرِّف فيه بأمور تتعلق بالسورة من ذكر سبب النزول والمرحلة التي نزلت فيها السورة: مكية متقدمة أو متوسطة أو متأخرة، مدنية متقدمة أو متأخرة. وما ورد فيها من أحاديث صحيحة تحدد أسماءها، أو بعض خصائصها أو فضائلها.

ثانياً: محاولة التعرف على الهدف الأساسي في السورة والمحور الذي تدور حوله ويكون ذلك من خلال دلالة الاسم، أو الموضوعات المطروحة في السورة أو أخذاً من المرحلة التي نزلت فيها.

ثالثاً: تقسيم السورة ـ وبخاصة الطويلة ـ إلى مقاطع أو فقرات تتحدث آياتها عن عنصر من عناصر الهدف أو مجال من مجالات المحور، واستنباط الهدايات القرآنية منها وذكر المناسبات بينها.

رابعاً: ربط هذه المقاطع وما يُستنبط من هدايات من كل منها بالهدف الأساسي للسورة بقصد إظهار هذا الهدف وكأنها جداول صغيرة تمدّ المجرى الأساسي للنهر، أو الشطآن الملتفة حول جذع الدوحة، تقوي أصلها وتدعم ساقها وتآزر متنها لتستوي على سوقها وتعجب الناظرين فيها.

## التفسير الموضوعي لسورة قرآنية (تحديد محور السورة)

قبل البدء في تفسير السورة لا بد من دراسة أولية حول السورة تحت عنوان: بين يدى السورة أو على هامش السورة تتناول:

(أ) معرفة سبب نزولها أو أسباب نزول مقاطعها. فربما نزلت السورة جملة واحدة ويكون لها سبب نزول واحد، وربما نزلت السورة متفرقة لمناسبات متعددة، وعند التمعن تجد أن عمومات السورة أو المحور الذي تدور حوله السورة يربط هذه المقاطع أو الآيات بنظام معين، فمعرفة أسباب النزول تعين على التعرف على هذا النظام الذي يجمع عقد السورة أو المحور الذي تدور السورة حوله.

(ب) التعرف على الهدف الأساسي للسورة أو المحور الذي تدور السورة حوله:

ا \_ يمكن معرفة ذلك من خلال التعرف على دلالة اسم السورة أو أسمائها التي ثبتت عن طريق الوحي، أي بالتوقيف عن رسول الله على .

يقول البقاعي في نظم الدرر:

(قال شيخنا الإمام المحقق أبو الفضل محمد البجائي المالكي . . .

الأمر الكلي المقيد لعرفان مناسبات الآيات في جميع القرآن هو أنك تنظر الغرض الذي سيقت له السورة، وتنظر ما يحتاج إليه ذلك الغرض من المقدمات، وتنظر إلى مراتب تلك المقدمات في القرب والبعد من المطلوب، وتنظر عند انجرار الكلام في المقدمات إلى ما يستتبعه من استشراف نفس السامع إلى الأحكام واللوازم التابعة له، التي تقتضي البلاغة شفاء العليل بدفع عناء الاستشراف إلى الوقوف عليها، فهذا هو الأمر الكلي المهيمن على حكم الربط بين جميع أجزاء

القرآن، وإذا فعلته تبيَّن لك إن شاء الله وجه النظم مفصّلًا بين كل آيـة وآية في كـل سورة. والله الهادي.

وقد ظهر لي باستعمالي لهذه القاعدة بعد وصولي إلى سورة سبأ في السنة العاشرة من ابتدائي في عمل هذا الكتاب أن اسم كل سورة مترجم عن مقصودها لأن اسم كل شيء تُظهر المناسبة بينه وبين مسماه عنوانه الدال إجمالاً على تفصيل ما فيه (۱). وذلك هو الذي أنبأ به آدم عليه الصلاة والسلام عند العرض على الملائكة عليهم الصلاة والسلام ومقصود كل سورة هاد إلى تناسبها، فأذكر المقصود من كل سورة، وأطبق بينه وبين اسمها. . .)(۲).

٢ ــ ويمكن التعرّف على هدف السورة أو محورها من خـــلال استعــراض
 الأحداث البارزة أو القضايا الأساسية التى تناولتها السورة.

فلو أمعنا النظر في القضايا البارزة في السورة لوجدنا أن بينها رابطاً يربطها، وقد يدق هذا الرابط فلا يدرك إلا بعد دراسة السورة دراسة عميقة ومعايشة أجوائها وتفيُّؤ ظلالها.

٣ ـ كما يمكن التعرف على هدف السورة أو أهدافها من خلال المرحلة الزمنية التي نزلت فيها السورة، فمن المعلوم أن السور المكية أكدت على تقرير أربعة أمور: الإيمان بالله وحده، الإيمان بالبعث بعد الموت، الإيمان بالرسالات السماوية، الدعوة إلى أمهات الأخلاق. فإذا كانت السورة مكية فلا يخلو الأمر من

<sup>(</sup>۱) اختار الشيخ عبد الحميد طهماز عنوان (العواصم من الفتن... في سورة الكهف). وذكر في مقدمة كتابه أن الدافع له لاختيار هذا العنوان شيئان: اسم السورة فالقضايا التي عرضت في السورة إذا اعتنقها الإنسان كان كالملاذ له والملجأ من الفتن والضلال فقد آوى إلى كهف يقيه من شرورها.

والأمر الثاني حـول اختيار هـذا العنوان حـديث رسول الله ﷺ: من قـرأ عشر آيـات من أول سورة الكهف كانت له عصمة من الدجال. فكـأنه آوى إلى كهف أو مـلاذ أو ملجأ يقيـه فتنة الدّجال. وهذا استنباط لطيف من الشيخ جزاه الله خيراً.

<sup>(</sup>٢) نظم الدرر في تناسب الآيات والسور للبقاعي: ١٧/١ ــ ١٩.

أن يكون من أهدافها الأساسية هذه الأسس الأربعة مجتمعة أو متفرقة. والسور المدنية بالاضافة إلى تقرير ما سبق استهدفت بناء المجتمع الإسلامي على أسس من الإيمان والطاعة والتشريعات التفصيلية في شؤون الحياة كما استهدفت حماية المجتمع الإسلامي من الأخطار الداخلية والخارجية، بكشف خطط المتآمرين الحاقدين الساعين في الأرض بالفساد من اليهود والمنافقين، فلا تخلو سورة مدنية من قضية البناء، أو الصيانة والحماية، فيمكن التعرف على الهدف الأساسي أيضاً من خلال التعرف على القضايا المعروضة في السورة، ومن خلال المرحلة الزمنية لتطور المجتمع الإسلامي أيضاً.

ولا يفوتنا هنا أن نذكر أن بعض السور يمكن أن نجد لها عدة محاور تدور حولها من غير تناقض ولا تعارض ولا تصادم. ويمكن تحديد كل محور والتعرف على دائرته من خلال زاوية الرصد التي نرصدها.

تماماً كما نتعرف على مسارات وأفلاك لبعض الكواكب وقد تتداخل أحياناً من غير وقوع تصادم بينها، ويمكن تحديد مساراتها حسب زاوية الرصد وحسب نقطة الارتكاز التي نحددها لمعرفة مسارات هذه الكواكب.

فسورة الكهف مثلًا يمكن تحديد عدة محاور أو أهداف لها. فمثلًا:

عندما ندرك أنها سورة مكية نزلت في مرحلة متقدمة من مراحل الدعوة إلى الله. فقد ورد في صحيح البخاري عن ابن مسعود رضي الله عنه قال: في بني إسرائيل \_ أي الإسراء \_ والكهف ومريم: « إنهن من العتاق الأول وهن من تلادي «(۱).

وكما قلنا: إن السورة المكية جاءت لترسيخ أسس أربعة فيمكن رصد آيات السورة ومقاطعها من زاوية أي أساس من هذه الأسس.

فلو أخذنا قضية الدعوة إلى توحيد الله سبحانه وتعالى، ونظرنا إلى افتتاحية السورة وإلى قصصها الأربع وإلى خاتمتها لوجدنا أن قضية التوحيد لافتة للنظر فيها

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري، كتاب التفسير: ٢٢٣/٥.

ولا يخلو مقطع من هذه المقاطع من الدعوة الصريحة إلى توجيه العبادة لله سبحانه وتعالى والإخلاص له في القول والعمل وترك عبادة الطواغيت والألهة المزعومة والشركاء.

ولو حددنا وجهة نظرنا في البحث عن الدعوة إلى الإيمان باليوم الآخر من خلال افتتاحية سورة الكهف وقصصها الأربع وخاتمتها، لوجدناها من أبرز القضايا في كل المقاطع بحيث لا نحتاج إلا لاستعراض سريع للآيات، والأدلة أكثر من أن تُساق للاستشهاد بها.

ولو أمعنا النظر في الآيات باحثين عن قضية إثبات رسالة محمد على من خلال آيات السورة لوجدناها محوراً أساساً في ذلك يعيننا في تحديد معالم ذلك سبب النزول والافتتاحية والخاتمة بشكل قوي لافت للنظر، ولوجدنا أن هنالك روابط قوية تشدّ القصص الأربع إلى هذا المحور شداً لا يمكن الفكاك منه.

ولو أردنا أن نلقي أضواءاً على أمهات الأخلاق التي استهدفت سورة الكهف ترسيخها والقيم الثابتة التي دعت إليها بالدعوة الصريحة لها أحياناً والتمثيل الرائع بضرب الأمثال للقيم الزائفة الخادعة التي تموه الباطل على الناس وتظهره على غير حقيقته أحياناً أخرى وبالترغيب في التمسك بالحقائق والقيم الخلقية الرفيعة، والترهيب من القيم الزائفة الداجلة أحياناً، لأدركنا أن هذا الهدف الذي ترمي إليه السورة لا يقل أهمية عن الأهداف الثلاثة الأولى.

وهكذا فحينما نحدد زاوية الرصد للآيات الكريمة ومقاطع السورة \_ بشرط أن تكون رؤيتنا صحيحة، وإحاطتنا بقضايا السورة العامة وأسباب نزولها دقيقة \_ نجد أن لكل سورة شخصيتها المستقلة وهدفها أو أهدافها المحددة التي ترمي إليها، وأسلوبها الخاص بها، واختيار طريقة العرض للقضايا، وسوق القصص اختصاراً أو إسهاباً أو إشارات مقتضبة، كل ذلك لتكمل شخصية السورة وأجواؤها لإبراز الهدف الأساسي أو القضايا الرئيسية التي تناولتها السورة.

٤ – المناسبات بين مقاطع السورة ودورها في التعرف على هدف السورة أو محورها:

عند تقسيم السورة إلى مقاطع أو فقرات حسب ارتباط الآيات بعنصر من عناصر الموضوع لابدمن الرجوع إلى كتب التفسير الموثوقة للاطّلاع على الروايات الصحيحة من السنّة النبوية وأقوال الصحابة والتابعين في تفسير الآيات، والرجوع إلى الكتب التي تناولت المناسبات بين الآيات في السورة الواحدة مثل تفسير مفاتيح الغيب للفخر الرازي، ونظم الدرر في تناسب الآيات والسور لبرهان الدين البقاعي، وفي ظلال القرآن لسيد قطب.

وذلك للإحاطة بمعاني الآيات ومحاولة التعرف على المناسبات بين هذه المقاطع فقد تكون المناسبة جلية واضحة بينها، وقد تدق فلا تظهر، وقد تكون المناسبات بينها وبين محور السورة ظاهرة جلية وقد تكون دقيقة خافية وكثيراً ما يكون التعرف على المناسبات بين المقاطع طريقاً لمعرفة الهدف الأساسي من السورة أو المحور الذي تدور حوله السورة. وقد يكون النظر في فاتحة السورة وخاتمتها وإبراز القضايا المشتركة بينهما دليلاً على الهدف الأساسي في السورة فكثير من السور القرآنية يرد فيها العجز على الصدر لترسيخ مفاهيم معينة أو التذكير بقضية جاءت السورة لبيانها(۱).

وبعد التعرف على هدف السورة الأساسي وتحديد المحور الذي تدور حوله تتبلور المناسبات بين المقاطع جميعها وبين المقاطع والمحور وبين الفاتحة والخاتمة، ويدرك الباحث وجه الاستطرادات التي وردت في السورة وتظهر له من الحكم والأسرار القرآنية على حسب ما أوتي من ملكة في الاستيعاب والغوص في المعانى.

<sup>(</sup>١) يقول الدكتور محمد عبد الله دراز:

ولقد وضع لنا بما أثار دهشتنا أن هناك تخطيطاً حقيقياً واضحاً ومحدداً، يتكون من ديباجة وموضوع وخاتمة فتوضح الآيات الافتتاحية الأولى من السورة الموضوع الذي ستعالجه في خطوطها الرئيسية ثم يتبع ذلك التدرج في عرض الموضوع، بنظام لا يتداخل فيه جزء مع جزء آخر، وإنما يحتل كل جزء المكان المناسب له في جملة السورة، وأخيراً تأتي الخاتمة التي تقابل الديباجة.

انظر: كتاب مدخل إلى القرآن الكريم: ١١٩.

إن آثار إدراك المناسبات بين المقاطع والأجزاء في السورة على التعرف على هدف السورة كبيرة. وبالمقابل فإن ظهور الهدف في السورة يعين كثيراً على التعرف على المناسبات بين مقاطعها وفقراتها فالأضواء منعكسة على بعضها من الجهتين تنير السبيل أمام الباحث للسير بخطى ثابتة راسخة في بحثه، فلا يهمل هذا الجانب في التفسير الموضوعي للسورة.

\* \* \*

# الهدف في السورة القصيرة والسورة الطويلة

تتناول السورة القصيرة في الغالب قضية واحدة فيكون لها هدف واحد أو محور واحد تدور عليه. فمثلاً سورة (الإخلاص) تدور حول هدف واحد هو تقرير الوحدانية لله سبحانه وتعالى، وسورة (الكافرون) تدور حول المفاصلة عن الكافرين، وسورة (الزلزلة) و (القارعة) تدوران حول أحداث يوم القيامة والحساب فيه.

وهناك من السور القصيرة ما تتعدد أهدافها أو أغراضها ولكنها لا تخرج في الغالب عن هدفين أو ثلاثة.

فمثلاً: سورة (الطارق) تذكر هدفين هما التذكير بقدرة الخالق على الخلق والإبداع، وتقرير أن الوحي المنزل على محمد على الرسالة حق من الخالق.

وسورة (الغاشية) تتناول أحوال الكافرين والمؤمنين يوم القيامة، وتذكر الاستدلال على القدرة والحكمة من خلال تدبّر هيئات المخلوقات.

وسورة (النازعات) تتناول ذكر جنود الله من الملائكة المكلفين بالكون والمخلوقات، لتدفعها جميعاً إلى يوم الحساب. ومن باب إبراز فضل الشيء وقوته بذكر ضده تعرض السورة بإشارات سريعة أحوال فرعون وطغيانه وحشره لجنوده ليبين ضعفهم بالمقارنة بجند الله وسهولة أخذهم ﴿فأخذه الله نكال الآخرة والأولى ﴾، ثم التعليق والتعقيب على ذلك ببيان ضعف الإنسان قياساً إلى خلق السماوات والأرض وبيان مصير المكذبين والمصدقين.

فنستطيع أن نقول: إن السورة تتناول ثلاثة جوانب أساسية:

- \_ قوة الله وقوة جنده.
- ـ ضعف البشر وجنودهم من خلال النموذج الفرعوني .
  - التعقيب والتقرير لمبدأ المعاد والحساب.

وسسورة (ن) محورها الأساسي الدفاع عن شخص رسبول الله عليه وتحذير الكافرين المغترين من التقوّل عليه وإلصاق التهم الباطلة بـه.

وهكذا سائر سور القرآن الكريم مهما طالت فإنها تدور حول أهداف معيّنة، فسورة البقرة على طول آياتها وكثرة فقراتها. ذكر بعضهم أنها تتكون من مقدمة وغرضين أساسيين وخاتمة.

فالمقدمة في الحديث عن موقف الناس تجاه القرآن الكريم: فمؤمن، وكافر، ومنافق.

ثم الموضوع الأول: هو بيان قدرة الخالق ووحدانيته وحكمته من خلال أصل الخلق والتكوين وأن الناس تنكروا لهذا الأمر المرة تلو المرة وقدم النموذج الإنساني الذي كلّف بالأمانة والقوامة على دعوة الله وتوحيده وتطبيق شرائعه، فلم يستقم على ذلك وهم بنو إسرائيل. وبعد الحديث الطويل عن نعم الله على بني إسرائيل وإرسال الرسل إليهم وبيان مواقفهم ومراوغتهم للتخلص من أحكام الله وإيثار الشهوات والشبهات على الاستقامة على منهج الله.

ثم يأتي ذكر الموضوع الثاني: وهو أنه لا بد لدين الله من أمة تقوم عليه وتطبقه ولا بد أن تكون هذه الأمة قادرة على التغلب على أهوائها، وأن تكون على جانب كبير من العلم والمعرفة الربانية وأن تكون لها شخصيتها وأصالتها. فكانت الأمة التي أسندت إليها المسؤولية بعد بني إسرائيل هذه الأمة الإسلامية أمة محمد ورُوِّدت هذه الأمة بكل مقومات القيادة والسيادة من العلوم والتشريعات لتقوم بدور القوامة التي عجزت عنه بنو إسرائيل.

ثم تأتي الخاتمة بالشهادة لهذه الأمة أنها آمنت وصدّقت ولجأت إلى ربها وتضرّعت إليه واستعانت به للقيام بالمهام العظام التي أنيطت بها من خلال الالتجاء

إلى ربها وبارئها والمنعم عليها ﴿آمن السرسول بما أُنزل إليه من ربّه والمؤمنون. . . ﴾ .

﴿ ربنا لا تؤاخذنا إن نسينا أو أخطأنا ربنا ولا تحمل علينا إصراً كما حملته على الذين من قبلنا ربنا ولا تحملنا ما لا طاقة لنا به واعفُ عنا واغفر لنا وارحمنا أنت مولانا فانصرنا على القوم الكافرين ﴾ [البقرة: ٢٨٥، ٢٨٦].

بعد الحديث عن هدف السورة أو محورها إجمالاً وقبل الدخول في تقسيم السورة إلى مقاطع أو فقرات والحديث التفصيلي عنها، لا بد من العودة إلى الحديث عن هدف السورة أو محورها مرة أخرى بعد الانتهاء من الحديث التفصيلي عن المقاطع أو الفقرات، وذلك لربط هذه المقاطع والفقرات بالهدف الأساسي أو المحور الذي تدور حوله السورة.

والبحث الأول في الهدف أو المحور بحث استدلالي لإثبات هذا الهدف أو المحور من خلال مقدمات السورة ووقت نزولها وسبب النزول واستعراض أبرز القضايا فيها. أما البحث الأخير في الهدف أو المحور فهو تقرير نتائج، واستنباط وجوه للمناسبات بين هذه المقاطع وبين المحور الأساسي، فلا بد من أن يكون الهدف أو المحور واضحاً محدداً مسلماً به ليأتي بعد ذلك دور الربط والتعليق وذكر دقائق النظم المعجز والحكم والأسرار المودعة حسب طاقة الباحث وشفافية نظرته التي يقول عنها علي بن أبي طالب عن ابن عباس كأنما ينظر إلى الغيب من ستر رقيق (۱) وذلك لدقة استنباطات ابن عباس من آي الذكر الحكيم.

إن الباحث في هذا اللون من التفسير لا بدله من ملكة تجعله يسرى في الآيات القرآنية ومن خلال نظمها والروابط بينها جوانب خلف الدلالات اللغوية للألفاظ والكلمات القرآنية، فإذا استعملت هذه الملكة وفق منهج محدد في البحث والاستقراء والاستنباط كان الاطلاع على جوانب من عجائب القرآن وغرائبه التي لا تنقضى على مر العصور.



<sup>(</sup>١) التفسير والمفسرون: ١/٦٧.

## الإطناب والإيجاز في قضايا عرضتها السورة

قد يجد الباحث عند تفسيره لسورة ما تفسيراً موضوعياً تناول السورة لقضية من القضايا القرآنية بإيجاز أو بإسهاب، وقد تتكرّر هذه القضية في سور أخرى أكثر إطناباً أو أكثر إيجازاً، فما موقف الباحث من هذه القضية؟

هل يجعلها مدخلًا للتوسع في هذه القضية فيَلُمَّ شتاتها من خلال السور الأخرى ويجمعها في هذا الموضوع، أو يشير إشارة سريعة إلى القضية ولا يتناولها بالبحث لأنه يفسر سورة معينة ولا يفسر موضوعاً من خلال القرآن؟

أرى في مثل هذه المواطن أن محور البحث في السورة أو الهدف الأساسي في السورة هو الذي يحدد طبيعة البحث في مثل هذه القضايا.

إن تكرار الموضوعات والقصص في القرآن الكريم وفي سور متعددة لحكم وأسرار قد لا نحيط بها ، ولكن من الواضح من هذه الحكم وعلى رأسها أن أسلوب العرض في كل مكان يتناسب مع أجواء السورة وأهدافها فإن كان محور السورة يدور حول قضية لإثباتها فلا بأس أن نتعرض عند ذكر القضية لتفصيلاتها التي ذُكرت في سور أخرى، ولكن إذا كانت القضية ذُكرت بشكل عرضي وجزئي للاستدلال بها على هدف السورة الأساسي وهو غير هذه القضية فلا يناسب المقام أن نتعرض لجزئياتها في سور أخرى.

فمثلًا سورة (نوح) عليه السلام هدفها الأساسي إبراز جانب دعـوة نوح عليـه السلام وموقف قومه من الدعوة.

فليس من المناسب عند عرضنا لهذا الموضوع من خلال سورة نوح أن

نتعرض بشكل مفصل للحوار الذي جرى بين نوح وابنه، وماذا حدث من أمور كونية في إهلاك القوم كما عرضتها سورة (هـود) وسورة (المؤمنون) وغيرهما، ولكن من المناسب جـداً أن نذكر ما يتعلق بالحوار والأساليب الجدلية التي اتبعها القوم كما ذكرتها السور نفسها.

إن لكل سورة هدفها وشخصيتها وأسلوبها في عرض القضايا فينبغي عدم طمس هذه المعالم للسورة بحشر تفصيلات تاريخية أو قصصية أو بلاغية فيها على حساب الهدف الأساسي.

ومثل آخر من سورة (البروج) فالمحور الذي تـدور عليه السورة: الصراع بين أهـل الإيمان وأصحـاب السلطة الطواغيت، وبيـان أن النهايـة لأهل الإيمان.

وقد جاء ذكر فرعون وثمود في السياق للاستدلال بمصيرهم على أن الغلبة لجند الله سبحانه وتعالى مهما تجبّر الطغاة العُتاة فإنهم لن يعجزوا الله عز وجل، وأن المؤمنين هم المنصورون وأن دعوتهم هي الفائزة ولو ذهبت أنفس الدعاة قرابين لنصرتها.

فينبغي أن يدور التفسير في هذا الإطار، فلا يتناسب مع هذا الهدف أن نسرد التفصيلات في أمر فرعون وما جرى بينه وبين موسى عليه السلام وكيف تبع بني إسرائيل ثم كان مصيره الغرق. . .

ولا يستدعي الأمر بيان ديار ثمود وأصل انحرافهم وما جرى بينهم وبين نبيهم صالح عليه السلام ولا الآية التي طلبوها ثم انقلبوا على أعقابهم فأخذتهم الصيحة...

إن أجواء السورة لا تحتمل هذه التفصيلات، فينبغي الدُّوَران مع المحور حول الهدف الأساسي للسورة وعدم الخروج عن خاصيات السورة وملامحها وشخصيتها.

\* \* \*

# صلة التفسير الموضوعي بالأنواع الأخرى من التفسير

لا يمكن الفصل بين أنواع التفسير فصلاً رياضياً بحيث تنقطع وشائج القربى بينها ويكون لكل نوع مجاله وأسلوبه ونتائجه.

وذلك لأن مجال البحث واحد وهو كلام الله سبحانه وتعالى، والغاية التي يهدف إليها المفسر واحدة أيضاً وهي الكشف عن مراد الله سبحانه وتعالى من الآيات على قدر الطاقة البشرية، إلا أن مناهج المفسرين للوصول إلى الغاية هي التي تختلف بعض الشيء.

وحتى هذا الاختلاف في المنهج ليس اختلاف تباين وانفصال وتضاد بل هو اختلاف تنوع وتعاضد وترادف.

وبعض أنواع التفسير تعتبر أساساً للانطلاق منه إلى غيره فلا يستغني عنه المفسر الباحث في أي نوع من أنواع التفسير.

فالتفسير التحليلي لا يستغني عنه الباحث في التفسير الإجمالي أو الموضوعي أو المقارن، وذلك لأن التفسير التحليلي ينصب على معرفة دلالة الكلمة اللغوية ودلالتها الشرعية، والتعرف على الرابط بين الكلمات في الجملة وبين الجمل في الآية وبين الآيات في السورة. وكذلك التعرف على القراءات وأثرها على دلالة الآية، ووجوه الإعراب ودورها في الأساليب البيانية وإعجاز القرآن الكريم... وغيرها من الوجوه التي تساعد على إجلاء المعنى وتوضيح المراد.

فالذي يريد تفسير الآيات تفسيراً إجمالياً لا يستطيع أن يعبر عن موضوع الآيات التي يريد التعبير عنها بأسلوبه الخاص لتقريب المعاني وإبراز جوانب الهداية منها ما لم يلم بتفصيلات ما تقدم من أمور التفسير التحليلي لاستجلاء المعنى المراد ثم صياغته بأسلوب يتناسب مع المدارك الثقافية للمخاطبين.

وكذلك بالنسبة لمن يتناول الأيات وتفسيرها بأسلوب التفسير المقارن فالحكم على الشيء فرع عن تصوره، لا بد أن يحيط بأقوال المفسرين الذين كتبوا في تفسير الأيات ليدرك المفسر الذي لم يخرج عن روح النص والغرض الأساسي من الأيات الكريمة، عن المفسر الذي تعسف في تأويل هذه الأيات وحمّلها ما لم تحتمل، أو لم يدرك المرمى اللغوي للكلمة القرآنية فانحرف بها عن دلالتها وأوّلها غير تأويلها الصحيح، فأبعد في التأويل ووقع في محاذير. ولكي يحكم على صواب منهج المفسر أو خطئه، وإجادته في تفسيره أو تخبّطه فيه لا بد أن يكون على دراية وافية بمعاني الآيات الكريمة فلا بد له من الرجوع إلى التفسير التحليلي، وقد يستخدم للتعبير عن حكمه على التفاسير التي يقارن بينها أسلوب التفسير الإجمالي للآيات.

أما الباحث في التفسير الموضوعي فاعتماده على جميع الأنواع المتقدمة من التفسير أمر أساسي في كتابته ومنهجه ولا غنى له عن أحد الأنواع.

إذ يُعتبر هذا اللون من التفسير ثمرة الأنواع كلها، ويعتبر التفسير الموضوعي مرحلة تخصّصية متأخرة عن مراحل الأنواع السابقة ولذلك:

(أ) عندما يجمع المفسر الآيات المتعلقة بموضوع من الموضوعات، لا بد من الرجوع إلى دلالات الكلمات التي تعبّر عن هذا المضوع بشكل صريح أو تشير إليه إشارة أو يكون الموضوع من لوازم هذه اللفظة أو العبارة، أو نتيجة من نتائج استخدام هذه العبارة.

وكثيراً ما تستخدم الجملة أو الآية الواحدة في موضعين مختلفين ويكون لها دلالة مختلفة حسب الموضع وحسب السياق والسباق عن دلالة الموضع الآخر.

فلكي يدرك الباحث في هذا اللون من التفسير \_ أعني التفسير الموضوعي \_ لا بد أن يكون مدركاً إدراكاً تاماً لأقوال المفسرين الذين كتبوا في تحليل هذه الآيات.

(ب) وكثيراً ما تتباين أقوال المفسرين الذين كتبوا في تحليل النص القرآني بحيث لا يمكن الجمع بينها، والآيات القرآنية حمّالة للوجوه المتعددة فلا بد للمفسر الذي يكتب في موضوع ما، ووجد هذه الأقوال في تفسير آية تتعلق بموضوعه، لا بد من وقفة متأنية دقيقة، ونظرات ثاقبة للترجيح بين هذه الأقوال ومعرفة

المصيب منها وغير المصيب ، وليختار القول المناسب لموضوعه من هذه الأقوال بغية توضيح عناصر الموضوع والربط بين الأساليب القرآنية في أداء المعنى ، وبالتالي للوصول إلى الهدايات القرآنية المتعلقة بالموضوع مجال البحث. وهذا هو التفسير المقارن.

(ج) ولما كان الموضوع الذي يتناوله الباحث في التفسير المضوعي حسب أحد منهجين لا ثالث لهما:

\_ تناول موضوع من خلال القرآن الكريم كله.

فعندئذ لا بد له من تقسيم الموضوع إلى عناصر حسب تناول الآيات الكريمة لها، وللتعبير عن العنصر الذي استنبطه من خلال الآيات، لا مناص من اللجوء إلى التفسير الإجمالي ليقرر هذا العنصر ويوضحه ويشرحه ويسوق له الأدلة.

أو تناول الموضوع من خلال سورة قرآنية معينة .

وعندئذ لا بد له من تقسيم السورة إلى مقاطع حسب ترتيب الأيات في السورة أو حسب تسلسل عناصر الموضوع أو الهدف الأساسي في السورة أو المحور الذي تدور عليه السورة.

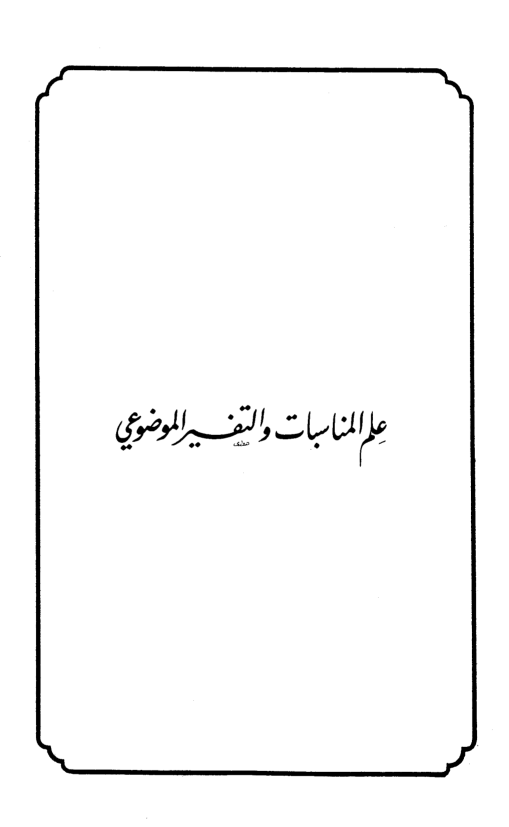
وللتعبير عن مضامين هذه المقاطع وتوضيح الهدايات القرآنية منها ثم ربطها بالهدف الأساسي للسورة وضمن الإطار الذي تعرض السورة فيه هذا الهدف أو الأهداف...

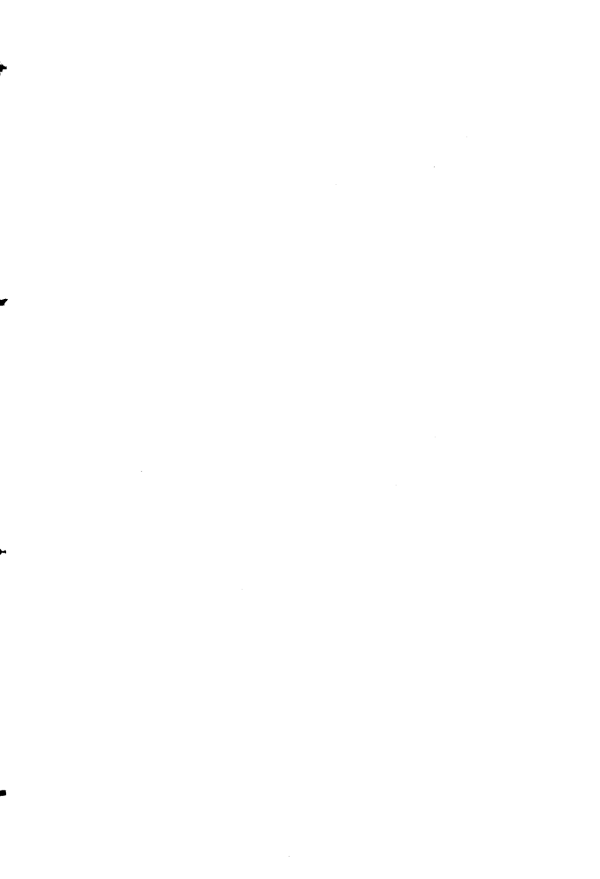
لا بد للباحث من اللجوء أيضاً إلى التفسير الإجمالي في طريقة عرضه لهذه الأهداف وربط المقاطع كلها بمحور السورة لإبراز الهدف الأساسي فيها.

إذن نستنتج من كل ما تقدم أن أنواع التفسير متداخلة متساندة، لا يستغني المفسر لنوع منها عن الأنواع الأخرى.

وبخاصة الباحث في التفسير الموضوعي لا بد أن يكون على مستوى رفيع من الإحاطة بأنواع التفسير الأخرى، لأن الأنواع الأخرى من التفسير هي اللبنات الأولى والمادة الأولية التي يريد إقامة بنيان تفسيره الموضوعي عليها.

• • •





# علم المناسبات والتفسير الموضوعي

علم المناسبات وثيق الصلة بالتفسير الموضوعي \_ وبخاصة التفسير الموضوعي للسورة \_ وذلك لأننا نلحظ أن الآية أو مجموعة الآيات تنزل في أسباب مختلفة وحوادث متفرقة ثم توضع في سورة واحدة وقد تكون بين الآيات التي وضعت في موضع ما من السورة والآيات التي وضعت عقبها فترة زمنية قصيرة لا تتعدى الأيام وقد تكون فترة طويلة تتجاوز عدة سنوات \_ كما في سورة النساء في قوله تعالى ﴿إن الله يأمركم أن تؤدوا الأمانات إلى أهلها والآيات التي قبلها من ٥١ إلى ٥٨ \_ ولكننا عندما نقرؤها نجد أن وحدة الموضوع يجمعها ومرمى الهدف والغاية من سياقها جميعها شيء واحد.

لذا كان من المهم أن نلم أولاً بأطراف ما قيل في علم المناسبات بين الآيات في السورة الواحدة، وبين السور بعضها مع بعض، لنكون على بينة في هذا الأمر ولكي نضعه في الحسبان عندما نحاول تفسير السورة تفسيراً موضوعياً لندرك أن الفاصل الزمني لا دخل له في الحكم بمرامي السورة وأهدافها، فكما أن الزمن لم يكن له اعتبار قبل نزول القرآن إلى اللوح المحفوظ ثم إلى بيت العزة في السماء الدنيا، ألغي هذا الاعتبار أيضاً بعد جمع القرآن بين دفتي المصحف، ولم يبق له إلا دلالات مساعدة في إلقاء الأضواء على مضمون الآية أو الحُكم الذي تشتمل عليه الآية الكريمة، وتبقى القاعدة المطّردة التي استنتجها جهابذة علماء هذه الأمة نصب عين كل باحث وهي: (العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب).

وما أجمل قول الشيخ محمد عبد الله دراز بهذا الصدد: (. . . إن كانت بعد تنزيلها جمعت عن تفريق فلقد كانت في تنزيلها مفرقة عن جمع، كمثل بنيان كان

قائماً على قواعده فلما أريد نقله بصورته إلى غير مكانه قُدِّرت أبعاده ورقمت لَبِناته، ثم فرَّق أنقاضاً فلم تلبث كل لبنة من أن عرفت مكانها المرقوم، وإذا البنيان قد عاد مرصوصاً يشد بعضه بعضاً كهيئته أول مرة)(١).

### أولاً \_ تعريف علم المناسبات:

المناسبة في اللغة: المقاربة والمشاكلة.

وفي الاصطلاح: هي الرابطة بين شيئين بأي وجه من الوجوه. وفي كتاب الله تعني ارتباط السورة بما قبلها وما بعدها. وفي الآيات تعني وجه الارتباط في كل آية بما قبلها وما بعدها.

### ثانياً \_ أهمية علم المناسبات وأقوال العلماء فيه:

علم المناسبات بين سور القرآن الكريم أو بين الآيات في السورة الواحدة من العلوم الدقيقة التي تحتاج إلى فهم دقيق لمقاصد القرآن الكريم، وتذوّق لنظم القرآن الكريم وبيانه المعجز، وإلى معايشة جوّ التنزيل، وكثيراً ما تأتي إلى ذهن المفسر على شاكلة إشراقات فكرية أو روحية.

وقد اعتبر بعض المفسرين أن نسبة هذا العلم من علم التفسير مثل نسبة علم البيان من علم النحو<sup>(۲)</sup>.

وهو علم يجعل أجزاء الكلام بعضها آخذاً بأعناق بعض، فيقوي بذلك الارتباط ويصير التأليف حاله حال البناء المحكم المتلائم الأجزاء (٣).

وهـ و علم تعرف منه علل ترتيب أجـزاء القرآن، وهـ و سر البـ لاغة لأدائـ الله إلى تحقيق مطابقة المقال لما اقتضاه من الحال.

قال القاضي أبو بكرابن العربي المتوفى سنة ٥٤٣ه في (سراج المريدين): (ارتباط آي القرآن بعضها ببعض حتى يكون كالكلمة الواحدة متسعة المعاني منتظمة

<sup>(</sup>١) النبأ العظيم: ١٥٤ \_ ١٥٥، ط. دار القلم.

<sup>(</sup>٢) نظم الدرر في تناسب الآيات والسور للبقاعي: ١/٦.

<sup>(</sup>٣) البرهان في علوم القرآن للزركشي: ١/٣٥، ٣٦.

المباني، علم عظيم لم يتعرض له إلا عالم واحد عمل فيه سورة البقرة. ثم فتح الله عزّ وجلّ لنا فيه، فلما لم نجد له حملة ورأينا الخلق بأوصاف البطلة ختمنا عليه وجعلناه بيننا وبين الله ورددناه إليه)(١).

قال الزركشي: (وقال بعض مشايخنا المحققين ـ وسماه السيوطي في الإتقان: الشيخ ولي الدين الملوي: قد وهم من قال: لا يُطلب للآي الكريمة مناسبة، لأنها على حسب الوقائع المتفرقة، وفصل الخطاب أنها على حسب الوقائع تنزيلاً وعلى حسب الحكمة ترتيباً وتأصيلاً، مرتبة سوره كلها وآياته بالتوقيف كما أنزله جملة إلى بيت العزة، ومن المعجز البين أسلوبه ونظمه الباهر والذي ينبغي في كل آية أن يبحث أول كل شيء عن كونها تكملة لما قبلها أو مستقلة، ثم المستقلة ما وجه مناسبتها لما قبلها، ففي ذلك علم جم. وهكذا في السور يطلب وجه اتصالها بما قبلها وما سيقت له) (٢). اه.

قال البقاعي في نظم الدرر: (وبهذا العلم يرسخ الإيمان في القلب ويتمكن من اللب، وذلك أنه يكشف أن للإعجاز طريقين: أحدهما: نظم كل جملة على حيالها بحسب التركيب، والثاني: نظمها مع أختها بالنظر إلى الترتيب.

والأول أقرب تناولاً وأسهل ذوقاً، فإن كل من سمع القرآن من ذكي وغبي يهتز لمعانيه وتحصل له عند سماعه روعة بنشاط ورهبة مع انبساط لا تحصل عند سماع غيره. وكلما دقق النظر في المعنى عظم عنده موقع الإعجاز.

ثم إذا عبر الفطن من ذلك إلى تأمل ربط كل جملة بما تلته وما تلاها خفي عليه وجه ذلك، ورأى أن الجمل متباعدة الأغراض متنائية المقاصد فظن أنها متنافرة، فحصل له من القبض والكرب أضعاف ما كان حصل له بالسماع من الهز والبسط، ربما شكّكه ذلك وزلزل إيمانه وزحزح إيقانه. . . إلى أن يقول: فإذا استعان بالله وأدام الطرق لباب الفرج بإنعام التأمل وإظهار العجز والوقوف بأنه في الذروة من إحكام الربط كما كان في الأوج من حسن المعنى . . . فانفتح له ذلك

<sup>(</sup>١) نظم الدرر: ٧/١، والبرهان: ٣٦/١.

<sup>(</sup>٢) نظم الدرر: ١/٨، والبرهان: ١/٣٧، والاتقان: ١٠٨/٢.

الباب ولاحت له من وراثه بوارق أنوار تلك الأسرار. رقص الفكر منه طرباً وشكر الله استغراباً وعجباً وشاط لعظمة ذلك جنانه فرسخ من غير مرية إيمانه. . . ) إلخ (١).

ويقول الرازي: (علم المناسبات علم عظيم أودعت فيه أكثر لطائف القرآن وروائعه، وهو أمر معقول إذا عرض على العقول تلقته بالقبول)(٢).

وعدم مراعاة علم المناسبات بين الآيات يوقع في بُعْد عن المعنى حتى في الآية الواحدة. وهذا ما حدث لكثير من المفسرين في تفسير آية الأهلة: جاء في سبب نزول صدر الآية عن ابن عباس: سأل الناس رسول الله على عن الأهلة فنزلت هذه الآية: ﴿يسألونك عن الأهلة قل هي مواقيت للناس والحج ﴾ [البقرة: ١٨٩]. وقال أبو العالية: بلغنا أنهم قالوا: يا رسول الله لم خلقت الأهلة؟ فأنزل الله ﴿يسألونك عن الأهلة. . . ﴾ (٣).

وفي تفسير الطبري: ذكر أن رسول الله ﷺ سئل عن زيادة الأهلة ونقصانها واختلاف أحوالها فأنزل الله تعالى ذِكْرُه هذه الآية جواباً لهم فيما سألوا عنه.

وبعد أن ساق الروايات في ذلك قال الطبري: فتأويل الآية إذا كان الأمر على ما ذكرنا عمن ذكرنا عنه قوله في ذلك: يسألونك يا محمد عن الأهلة ومحاقها وسرارها وتمامها واستوائها وتغير أحوالها بزيادة ونقصان ومحاق واستسرار، وما المعنى الذي خالف بينه وبين الشمس التي هي دائمة أبداً على حال واحدة لا تتغير بزيادة ولا نقصان، فقل يا محمد خالف بين ذلك ربكم لتصييره الأهلة التي سألتم عن أمرها ومخالفة ما بينها وبين غيرها فيما خالف بينها وبينه مواقيت لكم ولغيركم من بني آدم في معاشهم ترقبون بزيادتها ونقصانها ومحاقها وسرارها وإهلالكم إياها أوقات حل ديونكم وانقضاء مدة إجارة من استأجرتموه وتصرم عدة نسائكم ووقت صومكم وإفطاركم فجعلها مواقيت للناس.

<sup>(</sup>١) نظم الدرر: ١١/١ ـ ١٢.

<sup>(</sup>٢) البرهان: ١/٣٥.

<sup>(</sup>٣) تفسير ابن كثير: ١/٢٥/١.

ثم ذكر تأويل قوله تعالى: ﴿ليس البر بأن تأتوا البيوت من ظهورها...﴾ [البقرة: ١٨٩]، قيل: نزلت هذه الآية في قوم كانوا لا يدخلون إذا أحرموا بيوتهم من قِبَل أبوابها... وذكر الروايات في ذلك.

وعادة دخول البيوت من ظهورها في حال الإحرام أو عند العودة من سفر كانت عادة متبعة في الجاهلية، وعلى الرغم من ورود الشطر الثاني للآية لإبطال تلك العادة فإن وضعه في المكان المحدّد له من قبل الحكيم الخبير لا بد من وجود رابط بين صدر الآية وشطرها الثاني، ولم يشر أحد من المفسرين الذين لا يلتفتون إلى المناسبة بين الآيات إلى ذلك.

ونجد الإمام الرازي \_ ولأنه يهتم بالمناسبة بين الآيات أوّل من التفت إلى ذلك. يقول الرازي \_ بعد أن ذكر أقوال المتقدمين والروايات التي ذكرها جُلّ المفسرين \_: (المسألة الثانية: ذكروا في تفسير الآية ثلاثة أوجه:

الأول: وهو قول أكثر المفسرين حمل الآية على هذه الأحوال التي رويناها في سبب النزول، إلا أنه على هذا التقدير صعب الكلام في نظم الآية، فإن القوم سألوا رسول الله على عن الحكمة في تغيير نور القمر فذكر الله تعالى الحكمة في ذلك وهي قوله: ﴿قل هي مواقيت للناس والحج﴾، فأي تعلق بين بيان الحكمة في اختلاف نور القمر وبين هذه القصة؟

ثم ساق وجوهاً من أقوال المفسرين لتوجيه هذا القول والملاءمة بين أول الآية وآخرها.

ثم ذكر في ثنايا القول الثاني وجهاً في غاية الانسجام حيث قال: (فجعل إتيان البيوت من ظهورها كناية عن العدول عن الطريق الصحيح وإتيانها من أبوابها كناية عن التمسك بالطريق المستقيم)(١).

أي إن سؤالهم عن حادثة فلكية دقيقة قبل تمكنهم من علم الفلك وتعاطي أسباب معرفته كمن يأتي البيت من ظهره وذلك مناقض للحكمة والبرّ.

<sup>(</sup>١) مفاتيح الغيب للرازي: ١٢٦/٥.

هذه أقوال المؤيدين للبحث عن وجه المناسبة بين الآيات في السورة الواحدة وبين السور المتعددة، إلا أن هذا الاتجاه لم يكن مسلّماً به عند جميع العلماء، ووُجد من يقول إن هذا البحث تكلُّف محض تأباه طبيعة نزول القرآن منجماً، ولم ينقل شيء من ذلك عن سلف هذه الأمة من الصحابة والتابعين.

ولعل أقدم من رفع صوته مستنكراً لهذا الأمر سلطان العلماء عز الدين بـن عبد السلام المتوفى سنة ٦٦٠ه .

ونقل السيوطي في الإتقان قوله: (إن ربط آيات القرآن على ترتيب نزوله تكلف لا يليق، إذ إنه يشترط في حسن الكلام أن يقع في أمر متحد مرتبط أوله بسآخره، فإن وقع على أسباب مختلفة لم يقع فيه ارتباط، ومن ربط ذلك فهو متكلف بما لا يقدر عليه إلا بربط ركيك، يصان عن مثله حسن الحديث فضلاً عن أحسنه، فإن القرآن نزل في نيّف وعشرين سنة في أحكام مختلفة شرعت لأسباب مختلفة، وما كان كذلك لا يتأتى ربط بعضه ببعض)(١).

كما نقل عن الإمام أبي حيان صاحب البحر المحيط كلاماً شبيهاً بكلام العز بن عبد السلام وقد ذكر الإمام الشوكاني في تفسيره فتح القدير (٢)، حجج المنكرين لهذا اللون من الربط بين الآيات وأيدهم بحجج وضرب أمثلة، ولعل أوسع مقال في ذلك ما كتبه الشيخ محمد بن عبد الله الغزنوي (٣)، وهو يرد على القائلين بوجود المناسبات. وننقل فيما يلي كلامه بتمامه لأنه يمثل وجهة نظر الرافضين:

يقول الشيخ: اعلم أن كثيراً من المفسرين جاؤوا بعلم متكلف وخاضوا في بحر لم يكلفوا سباحته، استغرقوا أوقاتهم في فن لا يعود عليهم بفائدة. . . بل

<sup>(</sup>١) الإتقان: ٢/١٣٨.

<sup>(</sup>٢) انظر: فتح القدير: ١/٧٧ وما بعدها.

<sup>(</sup>٣) الشيخ محمد بن عبد الله الغزنوي المتوفى سنة ١٢٩٦ه، لـه تعليقات على تفسير (جامع البيان في تفسير القرآن) للشيخ معين الدين محمد بن عبد الرحمن الحسيني الحسيني الإيجى الشافعي المتوفى سنة ١٨٩٤ه.

أوقعوا أنفسهم في التكلم بمحض الرأي المنهيّ عنه في الأمور المتعلقة بكتاب الله سبحانه وذلك أنهم أرادوا أن يذكروا المناسبة بين الآيات القرآنية المسرودة على هذا الترتيب الموجود في المصاحف، فجاؤوا بتكلفات وتعسفات يتبرأ منها الإنصاف، ويتنزه عنها كلام البلغاء فضلاً عن كلام الرب سبحانه، حتى أفردوا ذلك بالتصنيف وجعلوه المقصد الأهم من التأليف، كما فعله البقاعي في تفسيره ومن تقدمه ومن تأخره. وإن هذا لمن أعجب ما يسمعه من يعرف أن هذا القرآن ما زال ينزل مفرقاً على حسب الحوادث المقتضية لنزوله منذ نزل الوحي على رسول الله على أن قبضه الله عز وجل إليه.

وكل عاقل فضلاً عن عالم لا يشك أن هذه الحوادث المقتضية لنزول القرآن متخالفة باعتبار نفسها بل قد يكون متناقضة كتحريم أمر كان حلالاً، وتحليل أمر كان حراماً، وإثبات أمر لشخص أو أشخاص تناقض ما كان قد ثبت لهم قبله، وتارة يكون الكلام مع المسلمين وتارة مع الكافرين، وتارة مع من مضى وتارة مع من حضر، وحيناً في عبادة، وحيناً في معاملة، ووقتاً في ترغيب ووقتاً في ترهيب، وآونة في بشارة وآونة في نذارة، وطوراً في أمر دنيا وتارة في أمر آخرة، ومرة في تكاليف آتية ومرة في أقاصيص ماضية.

وإذا كانت أسباب النزول مختلفة هذا الاختلاف ومتباينة هذا التباين الذي لا يتيسر معه الائتلاف، فالقرآن النازل فيها باعتبار نفسه مختلف كاختلافها، فكيف يطلب العاقل المناسبة بين العنب والتوت، والماء والنار، والملاح والحادي؟ وهل هذا إلا من فتح أبواب الشك وتوسيع دائرة الريب على من في قلبه مرض، أو كان مرضه مجرد الجهل والقصور؟

فإنه إذا وجد أهل العلم يتكلمون في التناسب بين جميع آي القرآن ويفردون ذلك بالتصنيف تقرر عنده أن هذا الأمر لا بد منه، وأنه لا يكون القرآن بليغاً معجزاً إلا إذا ظهر الوجه المقتضي للمناسبة، وتبين الأمر الموجب للارتباط، فإن وجد الاختلاف بين الآيات رجع إلى ما قاله المتكلمون في ذلك، فوجده تكلفاً محضاً وتعسفاً بيناً، انقدح في قلبه ما كان عليه في عافية وسلامة، هذا على فرض أن نزول

القرآن كان مرتباً على هذا الترتيب الكائن في المصحف، فكيف وكل من له أدنى علم بالكتاب وأيسر حظ من معرفته يعلم علماً يقيناً أنه لم يكن كذلك، ومن شك في هذا – وإن لم يكن مما يشك فيه أهل العلم – رجع إلى كلام أهل العلم العارفين بأسباب النزول، المطلعين على حوادث النبوة، فإنه يثلج صدره ويزول عنه الريب بالنظر في سورة من السور المتوسطة، فضلاً عن المطولة، فإنه لا محالة يجدها مشتملة على آيات نزلت في حوادث مختلفة وأوقات متباينة، لا مطابقة بين أسبابها، وما نزل فيها في الترتيب، بل يكفي المقصر أن يعلم أن أول ما نزل فاقرأ باسم ربك الذي خلق وبعده في اليها المدثر في إيا أيها المزمل ، وينظر أي باسم ربك الذي خلق وبعده في ترتيب المصحف، وإذا كان الأمر هكذا، فأي معنى موضع هذه الآيات والسور في ترتيب المصحف، وإذا كان الأمر هكذا، فأي معنى متأخراً، أو تأخر ما أنزل الله متقدماً؟! فإن هذا عمل لا يرجع إلى ترتيب نزول القرآن بل إلى ما وقع من الترتيب عند جمعه ممن تصدى لذلك من الصحابة، وما أقل نفع مثل هذا وأنزر ثمرته وأحقر فائدته، بل هو عند من يفهم ما يقول، وما أقل نفع مثل هذا وأنزر ثمرته وأحقر فائدته، بل هو عند من يفهم ما يقول، وما يقال له من تضييع الأوقات وإنفاق الساعات في أمر لا يعود بنفع على فاعله، ولا على من يقف عليه من الناس.

وأنت تعلم أنه لو تصدى رجل من أهل العلم للمناسبة بين ما قاله رجل من البلغاء من خطبه ورسائله وإنشاءاته، وإلى ما قاله شاعر من الشعراء من القصائل التي تكون تارة مدحاً وأخرى هجاءً، وحيناً تشبباً وحيناً رثاء وغير ذلك من الأنواع المتخالفة. فعمد هذا المتصدي إلى ذلك المجموع فناسب بين فقره ومقاطعه ثم تكلف تكلف تكلف أخر فناسب بين الخطبة التي خطبها في الحج والخطبة التي خطبها في النكاح ونحو ذلك، وناسب بين الإنشاء الكائن في العزى والإنشاء الكائن في الهنا وما يشابه ذلك، لعد هذا المتصدي لمثل هذا مصاباً في عقله متلاعباً بأوقاته عابثاً بعمره الذي هو رأس ماله.

وإذا كان مثل هذا بهذه المنزلة وهو ركوب الأحموقة في كلام البشر فكيف تراه يكون في كلام الله سبحانه الذي أعجزت بلاغته بلغاء العرب وأبكمت فصاحته فصحاء عدنان وقحطان.

وقد علم كل مقصر وكامل أن الله سبحانه وصف هذا القرآن بأنه عربي فأنزله بلغة العرب وسلك فيه مسالكهم في الكلام وجرى فيه مجاريهم في الخطاب. وقد علمنا أن خطيبهم كان يقوم المقام الواحد فيأتي بفنون مختلفة وطرائق متباينة فضلاً عن المقامين فضلاً عن المقامات فضلاً عن جميع ما قاله ما دام حياً وكذلك شاعرهم.

ولنكتف بهذا التنبيه على هذه المفسدة التي يعثر في ساحاتها كثير من المحققين)(١). اه.

هذه وجهة النافين لهذا اللون من البحث، وهذه حججهم وردودهم على القائلين بوجود المناسبات بين الآيات والسور.

ولا شك أن هذا العلم دقيق المسالك خفي المدارك، وهو من العلوم التي تحتاج إلى بذل الجهد في التتبع والاستقصاء اللغوي لدلالات الألفاظ القرآنية، والإحاطة بأسباب النزول، والتوسع في أفانين علم البلاغة والأساليب البيانية، وفوق كل ذلك ينبغي أن يكون الباحث ذا حس مرهف ونفس شفافة وذكاء لمّاح ليدرك سرهذا الترتيب للآيات التي وضعت بجوار بعضها، وقد أكدت الأخبار الصحيحة عن المعصوم أن الفاصل الزمني بينها يتجاوز السنوات العديدة أحياناً.

ونحن نسلّم أن بعض العلماء الباحثين في وجوه المناسبات قد تكلّفوا أحياناً في استخراج وجه المناسبة، ولكن تكلّفهم هذا لا ينبغي أن يكون ذريعة لردّ الـوجوه المعقولة التي ذكرها الأخرون.

إننا نسلم أن القرآن قد أنزل في فترات متباعدة خلال ثلاثة وعشرين عاماً مدة نزول الوحى على رسول الله عليه .

ونؤمن إيماناً جازماً أن تـرتيب الآيات في السـور كان بـأمر من رسـول الله ﷺ لكتبة الوحي، ولم يكن لأحد رأي واجتهاد في ذلك.

<sup>(</sup>۱) انظر: التعليقات على تفسير جامع البيان: ١٣ و ١٤، ط. دار نشر الكتب الإسلامية، الباكستان، البطبعة الثانية ١٣٩٧هـ / ١٩٧٧م. وهو منقول بنصه عن فتح القدير للشوكاني، ج ١، ص ٧٢، ٧٣.

ونقول إن هذا الترتيب الموحى به لم يكن جزافاً ولا اعتباطاً أوعبثاً وننزه كلام الباري سبحانه وتعالى عن كل ذلك.

كما نقول إن القول بوجود المناسبات أمر يحتمه الاعتقاد بتنزيه كلام الله سبحانه وتعالى عن الفوضى والتناقض:

﴿ أَفَلَا يَتَدَّبُرُونَ القَرَآنَ وَلُـوَ كَانَ مَنَ عَنْـدَ غَيْرِ الله لُـوَجِدُوا فَيْـهُ اخْتَلَافًا كَثَيْراً ﴾ [النساء: ٨٢].

وعلى الباحث أن يبذل قصارى جهده للتعرف على وجه المناسبة بين الآيات، فإن ظهر له شيء من ذلك فذلك نعمة من الله تعالى وفضل عليه، وله أن يقول به ويظهره خدمة لكتاب الله تعالى، وإن خفي عليه وجه المناسبة فعليه أن يمسك ولا يتكلف، وينسب علم ماخفي عليه إلى منزل الكتاب الذي أمر بترتيبه على هذا الشكل، ولا يدرك أسرار كتاب الله كلها أحد من البشر ﴿قل أنزله الذي يعلم السر في السماوات والأرض إنه كان غفوراً رحيماً [الفرقان: ٦].

وسنضرب أمثلة ونماذج على وجوه المناسبات بين الآيات في السورة الـواحدة وبين السور المتعددة، لعلنا نكوّن بعد ذلك فكرة عن الموضوع وبعدها نتخذ مـوقفاً من التأييد أو الرفض.

## ثالثاً \_ ظهوره وأهم المؤلفات فيه:

#### أول من أظهر علم المناسبات:

يعتبر الإمام أبو بكر النيسابوري المتوفى سنة ٣٢٤ه أول من أظهر علم المناسبات في بغداد، وكان يزري على علماء بغداد لجهلهم وجوه المناسبة بين الآيات، وكان لا يني يقول إذا قرئت عليه الآية أو السورة: لم جُعلت هذه الآية إلى جنب هذه؟ وما الحكمة في جعل هذه إلى جنب هذه السورة؟

وكذلك أبو بكر ابن العربي المالكي المتوفى سنة ٤٣ه وتقدمت الإشارة إلى كلامه ضمن كلام البقاعي. كما تجد ذكر المناسبات من خلال تفسيره (أحكام القرآن).

ومن المكثرين في إيراد المناسبات بين الآيات الإمام فخر الدين الرازي المتوفى سنة ٢٠٦ه في تفسيره الكبير المسمى بمفاتيح الغيب.

وقد أفرده بالتصنيف الأستاذ أبو جعفر بن الزبير الأندلسي المتوفى سنة ١٠٧هـ في كتابه (البرهان في مناسبة ترتيب سور القرآن).

وقد خص الزركشي المتوفى سنة ٧٩٤ه في كتابه (البرهان في علوم القرآن) فصلاً خاصاً تحت عنوان (النوع الثاني) معرفة المناسبات بين الآيات، تحدث فيه عن أهمية هذا العلم وضرب أمثلة على المناسبات بين السور، وبين الآيات في السورة الواحدة.

ومن أوسع المراجع في هذا العلم كتاب (نظم الدرر في تناسب الآيات والسور) لبرهان الدين البقاعي المتوفى سنة ٨٨٥ه، حيث ذكر المناسبات بين آيات القرآن الكريم سورة سورة. ويقع كتابه في اثنين وعشرين جزءاً وقد طبع في الهند.

وألف الإمام السيوطي المتوفى سنة ٩١١ه كتاباً خاصاً سماه (تناسق الدرر في تناسب السور) تحدث فيه عن أهمية علم المناسبات وذكر وجوهاً للمناسبات بين سور القرآن الكريم.

كما خصص النوع الثاني والستين من كتابه الإتقان في علوم القرآن للحديث عن (مناسبات الآيات والسور) ذكر فيه أغلب ما ذكره الزركشي في البرهان، وزاد عليه في الأمثلة.

ومن العلماء المعاصرين الذين كتبوا في علم المناسبات الشيخ عبد الله محمد الصدِّيق الغُماري، كتب كتاباً سماه (جواهر البيان في تناسب سور القرآن) ذكر فيه وجه المناسبة بين سور القرآن سورة سورة.

كما تحدث الشيخ محمد عبد الله دراز في كتابه (النبأ العظيم) عن المناسبات بين آيات سورة البقرة.

\* \* \*

#### القسم الأول:

### المناسبات في السورة الواحدة

وقبل البدء بعرض أنواع المناسبات لا بد لنا من ذكر أمر مجمع عليه بين العلماء وهو أن ترتيب الآيات في السورة الواحدة أمر توقيفي لا مجال فيه للاجتهاد، ولم يأت هذا الإجماع من فراغ بل هناك الأدلة الكثيرة التي تفيد على أن ترتيب الآيات في السورة كان توقيفياً فمن ذلك:

(أ) ما أخرجه الحاكم في المستدرك بسند على شرط الشيخين عن زيد بن ثابت أنه قال: (كنا عند رسول الله على نؤلف القرآن من الرقاع)(١) ومعنى تأليف القرآن من الرقاع ترتيب السور والأيات وفق إشارة النبي على وتوقيفه.

(ب) أخرج البخاري عن ابن الـزبير قـال: قلت لعثمان: ﴿والـذين يُتَوَفُّونَ منكم ويذرون أزواجاً وصيةً لأزواجهم . . . ﴾ قد نسختها الآية الأخـرى، فلِمَ تكتبها أو تدعها؟

(المعنى: لماذا تثبتها بالكتابة أو تتركها مكتوبة وأنت تعلم بأنها منسوخة).

قال: (يا ابن أخي لا أغير شيئاً من مكانه)(٢).

(ج) أخرج أحمد بإسنادٍ حسنٍ عن عثمان بن أبي العاص قال: كنت جالساً عند رسول الله ﷺ إذ شخص ببصره ثم صوّبه ثم قال: «أتاني جبريل فأمرني أن أضع هذه الآية هذا الموضع من هذه السورة: ﴿إن الله يأمر بالعدل والإحسان

<sup>(</sup>١) المستدرك: ٢١١/٢، ومسند الإمام أحمد: ٥/٥٨٥.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، كتاب التفسير: ١٦٠/٦.

وإيتاء ذي القربى . . . ﴾ [النحل : ٩٠]»(١) . فهذا يدل على أن تعيين أماكن الآيات في السورة يكون بأمر من جبريل من رب العزة سبحانه وتعالى .

(د) روى مسلم عن عمر قال: ما سألت النبي عن شيء أكثر ما سألته عن الكلالة حتى طعن بأصبعه في صدري وقال: (تكفيك آية الصيف التي في آخر سورة النساء)(٢)، فلو لم تكن الأيات مرتبة في السورة لم يعرف أولها من آخرها.

وكذلك ما رواه مسلم عن أبي الدرداء مرفوعاً: «من حفظ عشر آيات من أول سورة الكهف عصم من الدجال»(٣).

وفي لفظ عنده: «من قرأ العشر الأواخر من سورة الكهف».

( ه ) وكذلك ما ثبت في الصحاح أنه كان يقرأ في أوقات معينة بسورة معينة .

كل ذلك يدل على أن ترتيب الآيات في السور كان معلوماً للصحابة رضوان الله عليهم وكان الرسول على يقرئهم بهذا الترتيب، وإلا لما استطاع أن يشير لهم إلى مضمون سورة باسمها ولا تحديد آيات بعينها بالإشارة إلى أرقامها أو مكانها.

والأصل في الآيات ضمن السورة أن تكون بينها وجه مناسبة، لأنها في الغالب (وبخاصة في السور القصيرة) تعرض موضوعاً معيناً، فالأصل أن يكون السياق موحداً. ولا يُنتقل من موضوع إلى آخر، أو لا يُبحث موضوع جديد بعد الموضوع الأول إلا وهناك وجه مناسب ورابط بين الموضوعين. ومعرفة هذه المناسبة أو هذا الربط يدق أحياناً وبخاصة في الآيات التي يفصل بين نزولها فترات زمنية متباعدة، أو تكون الموضوعات متباينة في نظر القارىء أو في حال ظهور جملة مستقلة عن الأخرى في الآية الواحدة، أو تظهر الآيات المتشابهة في السورة الواحدة وكأنها مستقلة عما قبلها وما بعدها، عند ذلك يأتي دور الغواصين على المعاني لمعرفة الرابط والمناسبة بين الآيات.

<sup>(</sup>١) المسند: ٢١٨/٤.

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم، كتاب الفرائض: ٦١/٥.

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم، كتاب صلاة المسافرين: ٢/١٩٩.

#### أنواع المناسبات في السورة الواحدة

ذكروا للمناسبات بين الآيات في السورة أنواعاً:

#### النوع الأول:

المناسبة بين الآيات في السورة الواحدة:

ومن أمثلة ذلك:

ا حي سورة النساء: ﴿ أَلَم تَـر إِلَى الذين أُوتـوا نصيباً من الكتـاب يؤمنون بالجِبْت والطاغوت ويقولون للذين كفروا هؤلاء أهـدى من الذين آمنـوا سبيلاً... ﴾
 [الآيات: ٥١ – ٥٧].

هذه الآيات نزلت في كعب بن الأشرف عندما ذهب إلى مكة بعد انتصار المسلمين في بدر يحرّض المشركين على الأخذ بثأرهم . . . فسألوه: من أهدى سبيلاً: المؤمنون أم المشركون؟ فقال: بل أنتم، أنتم أهدى من المؤمنين سبيلاً . . . أخرج عبد الرزاق وابن جرير عن عكرمة أن كعب بن الأشرف انطلق إلى المشركين من كفار قريش فاستجاشهم على النبي على وأمرهم أن يغزوه وقال: إنا معكم نقاتله ، فقالوا: إنكم أهل كتاب وهو صاحب كتاب ، ولا نأمن أن يكون هذا مكراً منكم ، فإن أردت أن نخرج معك فاسجد لهذين الصنمين ، وآمن بهما ففعل ، ثم قالوا: نحن أهدى أم محمد ، فنحن ننحر الكوماء ، ونسقي اللبن على الماء ، ونصل الرحم ، ونقري الضيف ، ونطوف بهذا البيت ، ومحمد قطع رحمه وخرج من بلده ، قال: بل أنتم خير وأهدى ، فنزلت فيه : ﴿ أَلُم تَر إلى الذين أوتوا نصيباً من الكتاب يؤمنون بالجبت والطاغوت . . ﴾ (١) الآية .

وجاء بعد هذه الآيات قوله تعالى: ﴿إِنَّ الله يَأْمُرُكُم أَنْ تَوْدُوا الأَمَانَاتِ إلَى أَهْلُهَا وَإِذَا حَكَمَتُم بِينَ النّاسِ أَنْ تَحْكُمُوا بِالْعَدُلُ إِنْ الله نِعِمّا يَعْظُكُم بِهُ إِنْ الله كَانْ سَمِيعاً بَصِيراً ﴾ [النساء: ٥٨].

وهذه الآية نزلت في شأن عثمان بن طلحة بن أبي طلحة العبدري صاحب

<sup>(</sup>١) انظر: الدر المنثور للسيوطى: ٢/٦٣٥.

سدانة الكعبة لما أخذ منه رسول الله على مفتاح الكعبة يوم الفتح ثم رده عليه (١).

وبين الآيتين ست سنوات ومع ذلك فالمناسبة بين الآيات الأولى والآية الأخيرة في غاية الوضوح، حيث ذكر المفسرون: أن أحبار اليهود كانوا على اطّلاع بما في كتبهم من وصف محمد والحيث وأخذت عليهم المواثيق للإيمان به ونصرته وإذ أخذ الله ميثاق النبيين لَمَا آتيتُكم من كتاب وحكمة ثم جاءكم رسول مصدّق لما معكم لتؤمنن به ولتنصرنه قال أأقررتم وأخذتم على ذلكم إصري قالوا أقررنا قال فاشهدوا وأنا معكم من الشاهدين [آل عمران: ٨١]. ثم خان هؤلاء الأحبار هذه الأمانة ونقضوا الميثاق ولم يؤدوا هذه المسؤولية، فالسياق سياق تحمّل مسؤولية وأمانة وأدائها على الوجه المطلوب المبرىء للذمة.

فالموضوع واحد والسياق منسجم تماماً على الرغم من وجود الفاصل الزمني.

٢ \_ المناسبات بين الآيات الكريمة في سورة البقرة:

﴿ الله لا إله إلا هو الحي القيوم لا تأخذه سنة ولا نوم . . .

لا إكراه في الدين قد تبين الرشد من الغي . . .

الله وليُّ الذين آمنوا يخرجهم من الظلمات إلى النور...

ألم تر إلى الذي حاج إبراهيم في ربه أن آتاه الله الملك. . .

أو كالذي مر على قريةٍ وهي خاوية على عروشها. . .

وإذ قـال إبراهيم ربِّ أرني كيف تحيي الموتى... ثم ادْعُهُنَّ يأتينَكَ سعياً واعلم أن الله عزيز حكيم، [البقرة: ٢٥٥ ــ ٢٦٠](٢).

فمن الممكن أن يقال: إن آية الكرسي قد بيّنت صفات الجلال والكمال لله سبحانه وتعالى وحده وإذا كان الأمر بهذا الشكل من الوضوح فالعقول السليمة تؤمن به من غير حاجة إلى إكراه، لوضوح البراهين إلا أن بعض العقول قد يؤثر عليها ولاءاتها وارتباطها فتحرفها عن سلوك الطريق القويم في التفكير والاستدلال فتخرجها هذه الولاءات من نور الفطرة إلى ظلمات الشرك. أما الذين آمنوا فوليّهم

<sup>(</sup>١) انظر: تفسير ابن كثير: ١/١٥٥.

<sup>(</sup>٢) الدر المنثور للسيوطى: ٢/٥٧٠.

الله الذي يزيد هذه الفطرة نوراً وضياءاً وإذا التبس بها شيء أنقذها الله سبحانه وتعالى من تلك الظلمات إلى النور.

ومن الأمثلة على انحراف التفكير نمروذ الذي زعم في نفسه الألوهية علماً أنه أدرى الناس بحقيقة عجزه. ثم تفسيره للإحياء والإماتة، ولكنه بُهت عندما جُوبه بأن من شأن الإِله التصرف المطلق في الكون...

ثم عقب على ذلك بأن حقيقة الإماتة والإحياء ما حدث لعبد الله الصالح عُزير وحماره وما أجراه الله سبحانه وتعالى على يد خليله إبراهيم عليه السلام في إحياء الطيور الأربعة. ثم انتقل إلى إحياء من لون آخر: وهو إحياء النفوس بالصدقة والإنفاق في سبيل الله وموت النفوس وخنق الأجر وإماتته بالمن والأذى.

## ٣ ـ ومثال آخر قوله تعالى في سورة الزمر:

فالسورة مكية كلها إلا قوله تعالى: ﴿قُلْ يَا عَبَادِيَ الذِينَ أَسَرُفُوا عَلَى أَنْفُسُهُمُ لَا تَقْطُوا مِن رَحْمَةُ الله إِنَّ الله يَغْفُر الذُنُوبِ جَمِيعاً إِنْهُ هُو الغَفُورِ الرحيم. وأُنيبُوا إلى ربكم وأسلموا له مِن قبل أن يأتيكم العذاب ثم لا تُنْصَرُونَ، واتّبعوا أحسنَ ما أُنزل إليكم مِن ربكم مِن قبل أن يأتيكم العذابُ بغتة وأنتم لا تشعرون﴾ [٥٣ ـ ٥٥].

## فقد نزلت في المدينة وذكروا سبباً لنزولها:

أخرج الشيخان عن ابن عباس أن ناساً من أهل الشرك كانوا قد قتلوا فأكثروا، وزنوا فأكثروا، فأتوا محمداً على فقالوا: إن الذي تقول وتدعو إليه لَحَسَنُ، لو تخبرنا أنّ لِما عملنا كفارة فنزل ﴿والذين لا يَدْعُون مع الله إلها آخر ولا يقتلون النفس التي حرّم اللّه إلا بالحق ولا يزنون ونزل: ﴿قل يا عبادي الذين أسرفوا على أنفسهم لا تقنطوا من رحمة الله ﴾(١).

وفي رواية محمد بن إسحاق قال نافع عن عبد الله بن عمر عن عمر رضي الله عنهما في حديثه قال: كنا نقول ما الله بقابل ممن افتتن صرفاً ولا عدلاً ولا توبة، عرفوا الله ثم رجعوا إلى الكفر لبلاء أصابهم. قال: وكانوا يقولون ذلك

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري، كتاب التفسير: ٣٣/٦، وصحيح مسلم، كتاب الإيمان: ٧٩/١.

لأنفسهم قال: فلما قدم رسول الله المحلينة أنزل الله تعالى فيهم في قولنا وقولهم: ويا عبادي الذين أسرفوا على أنفسهم لا تَقْنطوا من رحمة الله إن الله يغفر الذنوب جميعاً... إلى قوله تعالى: وأنتم لا تشعرون ون قال عمر رضي الله عنه: فكتبتها بيدي في صحيفة وبعثت بها إلى هشام بن العاص رضي الله عنه. فقال هشام: لما أتتني جعلتُ أقرؤها بذي طوى أصعد بها فيه وأصوت ولا أفهمها حتى قلت اللهم أفهمنيها، قال: فألقى الله عزّ وجل في قلبي أنها إنما أنزلت فينا وفيما كنا نقول في أنفسنا، ويقال فينا، فرجعت إلى بعيري فجلست عليه فلحقت برسول الله على بالمدينة (۱).

فالآيات مدنية كما تفيد روايات أسباب النزول، إلا أن وضعها في السورة المكية منسجم تمام الانسجام مع ما قبلها وما بعدها. واقرأ الآيات: ﴿أولم يعلموا أن الله يبسط الرزق لمن يشاء ويقدر إن في ذلك لآياتٍ لقوم يؤمنون قل يا عبادي الذين أسرفوا على أنفسهم لا تقنطوا من رحمة الله إن الله يغفر الذنوب جميعاً إنه هو الغفور الرحيم، وأنيبوا إلى ربكم وأسلموا له من قبل أن يأتيكم العذاب ثم لا تنصرون. واتبعوا أحسن ما أُنزل إليكم من ربكم من قبل أن يأتيكم العذاب بغتة وأنتم لا تشعرون. أن تقول نفس يا حسرتا على ما فرطتُ في جنب الله وإن كنت لمن الساخرين الله وإن كنت لمن الساخرين [الزمر: ٥٢ - ٥٦].

فنجد أن الآيات متلاحمة تمام التلاحم فلما كان بسط الرزق والتضييق فيه مظنة الإسراف على النفس فمع البسط الترف وارتكاب المحرمات والموبقات وصرفه على الشهوات.

وفي حال التضييق السعي للحصول عليه ولو بالعدوان. وفي كلا الأمرين ظلم للنفس، فاقتضت الحكمة الإلهية عدم التيئيس من رحمة الله تعالى، وفتح باب التوبة لهم للالتجاء إليه سبحانه وتعالى، وحذّرهم من التسويف خشية حلول العذاب المفاجىء، فيعض أصابع الندم على تفريطه في جنب الله، وكما يكون الانحراف

<sup>(</sup>۱) تفسیر ابن کثیر: ۲۰/۶.

في المال والرزق يكون الانحراف عن السلوك القويم والصراط المستقيم في الأعمال الأخرى كما دلّت رواية سبب النزول.

والجادّة المستقيمة في كل ذلك اتباع شرع الله سبحانه وتعالى في سائر الأحوال والالتزام بمنهجه القويم. وهذا الاتباع هو الذي يجنّب الإنسان الحسرة والندامة في الآخرة.

فهل تشعر بأي فجوة في السياق أو أي قفزة في النظم المحكم؟ .

## النوع الثاني:

# مناسبة فواتح السور لخواتمها:

حيث نجد أن السورة تبدأ بأمر ثم تختم بنفس الموضوع.

ومن الأمثلة على ذلك:

Y - وافتتحت سورة المؤمنون بقوله تعالى: ﴿قد أفلح المؤمنون الذين هم في صلاتهم خاشعون... ﴾ حيث تحدثت عن فلاح المؤمنين الذين يتصفون بهذه الصفات النبيلة. وختمت السورة بقوله تعالى: ﴿ومن يدعُ مع الله إلها آخر لا برهان له به فإنما حسابه عند ربه إنه لا يفلح الكافرون. وقل رب اغفر وارحم وأنت خير الراحمين كيث ذكرت عاقبة الكفر وعدم فلاح الكافرين فالفلاح لمن اتصف بصفات معينة، والهلاك وعدم الفلاح لمن لم يتصف بها.

٣ ـ وافتتحت سورة الفرقان بقول تعالى: ﴿تبارك الذي نـزل الفرقان على
 عبده ليكون للعالمين نذيراً وخُتمت بقول تعالى: ﴿قـل ما يعبؤ بكم ربـي لـولا

دعاؤكم فقد كذّبتم فسوف يكون لزاماً فالإنذار وبيان مهمة الرسول وأحواله هو محور السورة عموماً ومدار الكلام في طرفيها خصوصاً.

٤ – وفي سورة يوسف كان الابتداء ﴿الر. تلك آياتُ الكتاب المبين. إنّا أنزلناه قرآناً عربياً لعلكم تعقلون. نحن نقص عليك أحسن القصص بما أوحينا إليك هذا القرآن وإن كنتَ من قبله لمن الغافلين ﴾.

وخُتمت السورة بقوله تعالى: ﴿لقد كان في قَصَصِهم عبرة لأولى الألباب. ما كان حديثاً يُفترى ولكن تصديق الذي بين يديه وتفصيل كل شيء وهدى ورحمة لقوم يؤمنون ﴾ والعلاقة أوضح من أن تحتاج إلى بيان.

وتبتدىء سورة الحجر بقول عالى: ﴿الر. تلك آيات الكتاب وقرآن مبين رُبَما يود الذين كفروا لو كانوا مسلمين. ذرهم يأكلوا ويتمتعوا ويُلْهِهم الأمل فسوف يعلمون. وما أهلكنا من قرية إلا ولها كتابٌ معلوم ما تسبق من أمة أجلها وما يستأخرون. وقالوا يا أيها الذي نزل عليه الذكر إنك لمجنون .

فالحديث عن القرآن وموقف المشركين المعاندين منه ومن رسول الله ﷺ. فقد كذبوا بالقرآن وسخروا من رسول الله واتهموه بالجنون.

وتختم السورة بقوله تعالى: ﴿ فوربّك لنسألنّهم أجمعين عما كانوا يعملون فاصدَعْ بما تؤمر وأعرض عن المشركين. إنا كفيناك المستهزئين الذين يجعلون مع الله إلها آخر فسوف يعلمون. ولقد نعلم أنك يضيق صدرُك بما يقولون فسبّعْ بحمد ربك وكن من الساجدين. واعبُدْ ربك حتى يأتيك اليقين . نعم كان يضيق صدر رسول الله على بما كانوا يقولونه ويفترونه عليه من اتهامه بالجنون، ولكن الله سيكفيه أمر المفترين المستهزئين، فما عليه إلا الصبر والالتجاء إلى الله بالعبادة والتوكل.

7 ـ وتبدأ سورة النحل بقوله تعالى: ﴿أَتَى أَمَرِ اللهُ فلا تستعجلوه سبحانه وتعالى عما يشركون. ينزل الملائكة بالروح من أمره على من يشاء من عباده أن أنذروا أنه لا إله إلا أنا فاتقون وتختم بقوله تعالى: ﴿واصبر وما صبرك إلا بالله ولا تحزَنْ عليهم ولا تكُ في ضَيْق مما يمكرون، إن الله مع الذين اتّقوا والذين هم محسنون فلا بد بعد الإنذار من الصبر بعض الوقت لمعرفة مدى تجاوب القوم فإن

تمادَوا في غِيِّهم ومكرهم أخذهم العذاب فلا ينبغي الحزن عليهم.

٧ \_ ونلحظ ذلك حتى في السور المدنية الطويلة:

ففي سورة البقرة كان البدء بقوله تعالى: ﴿الْم. ذلك الكتاب لا ريب فيه هدىً للمتقين. الذين يؤمنون بالغيب ويقيمون الصلاة ومما رزقناهم ينفقون. والندين يؤمنون بما أُنزل إليك وما أُنزل من قبلك وبالآخرة هم يوقنون [البقرة: ١ \_ ٤].

وتختم السورة بقوله تعالى: ﴿آمن الرسول بما أُنزل إليه من ربه والمؤمنون كلَّ آمن بالله وملائكته وكتبه ورسله لا نفرِّق بين أحد من رسله وقالوا سمعنا وأطعنا غفرانك ربنا وإليك المصير. لا يكلِّف الله نفساً إلاوسعها. . . ﴾. [البقرة: ٢٨٥ – ٢٨٦]

فالبدء بالغيب بشكل عام وإقامة فرائض الإسلام، والإيمان بما أنزل إلى الرسول وما أنزل من قبل واليقين بالآخرة.

وفي الختام الحديث عن إيمان الرسول والمؤمنين بما أنزل إليه وبالله وملائكته، وهن من الغيب وبالكتب والرسالات السابقة وسؤال الله المغفرة فإليه المصير يوم القيامة.

٨ ـ وفي سورة آل عمران المدنية:

تبتدىء السورة بقوله تعالى: ﴿الْم. الله لا إله إلا هو الحي القيوم. نزل عليك الكتاب بالحق مصدقاً لما بين يديه وأنزل التوراة والإنجيل من قبل هدىً للناس وأنزل الفرقان إن الذين كفروا بآيات الله لهم عذاب شديد والله عزيز ذو انتقام ﴾.

فالحديث عن الحيّ القيوم منزل الكتب والرسالات، ذي العذاب الشديد المنتقم (لمن كفر بها وأعرض عنها \_ أي موقف الناس منها \_.

 فالحديث عن طائفة من أهل الكتاب الذين آمنوا بالله وما أُنزل إليهم وما أُنزل على رسول الله والحديث عن الرسالات وموقف الناس منها. ثم الأمر بالصبر والمصابرة والمرابطة. ففيه تهديد ووعيد لأولئك ووعد بالفلاح للمؤمنين.

9 \_ وفي سورة النساء كانت الافتتاحية: ﴿يا أيها الناس اتقُوا ربَّكم الذي خلقكم من نفس واحدة وخلق منها زوجَها وبثَّ منهما رجالاً كثيراً ونساءً... ﴾[١ \_ ٣]، فالحديث عن الأصل الإنساني وصلات الرحم والحقوق المالية للمستضعفين منهم. وختمت السورة بقوله تعالى: ﴿يستفتونك قل الله يُفتيكم في الكلالة... ﴾ وهي الآية الثالثة في قسمة أموال التركة، وبيان حقوق الورثة فيها.

إن من أمعن النظر في هذه الأمثلة المختلفة لا يستطيع أن ينكر وجود المناسبات بينها على الرغم من اختلاف زمن النزول وأسبابه وموضوعاته، وهذا غيض من فيض، ومن تتبع التفاسير التي أولت هذا الجانب اهتمامها يظفر بالأمثلة الكثيرة التي لا تحصى.

\* \* \*

# القسم الثاني: **المناسبات بين السور**

إن القول بوجود المناسبات بين السور يعتمـد على القول بـأن ترتيب السـور في المصحف توقيفي لا اجتهادي.

لذا كان لا بد من عرض أقوال القائلين بذلك مع أدلتهم، ومناقشة أدلة القائلين بأن ترتيب السور كان باجتهاد من الصحابة رضوان الله عليهم.

ذهب جمهور العلماء إلى أن ترتيب السور في المصحف توقيفي أيضاً للأدلة الكثيرة في ذلك، وسنورد جملة منها فيما بعد.

أما من ذهب إلى أنه اجتهادي أو بعضه توقيفي وبعضه اجتهادي فلا مستند لهم في قولهم سوى أمرين أو بالأحرى شبهتين:

#### \* الشبهة الأولى:

قالوا إن مصاحف بعض الصحابة لم تكن مرتبة ترتيب مصحف عثمان رضي الله عنه فمصحف علي رضي الله عنه كان أوله: اقرأ ثم المدثر ثم (ن) ثم المزمل ثم تبت ثم التكوير وهكذا إلى آخر المكي والمدني، أي كان مرتباً حسب زمن النزول.

ومصحف ابن مسعود كان أوله البقرة ثم النساء ثم آل عمران.

وهذا لا حجة فيه لهم لأن مصاحف الصحابة كانت مصاحف شخصية لم يحاولوا أن يلزموا بها أحداً، ولم يدّعوا أن مخالفتها محرّمة. والمرء قد يكتب لنفسه مصحفاً أو سوراً معيّنة يخشى من التباس الأمر فيها نسياناً أو غير ذلك. فيكتب بالطريقة التي يشاء وهذا ما يفسر لنا القول بأن بعض الصحابة لم يكتب في مصحفه

المعوِّذتين وأن بعضهم كان قد كتب في مصحفه سورة الخلع والحفد المنسوخة كأبيّ بن كعب. ولهذا لما اجتمعت الأمة على ترتيب عثمان رضي الله عنه أخذوا به وتركوا مصاحفهم الشخصية، ولو كانوا يرون أن ترتيب المصحف اجتهادي لدعوا إلى التمسك بترتيبهم الخاص ولم يتنازلوا عنه.

وقد ذهب بعض العلماء إلى أن الخلاف لفظي فقط في الادعاء أن ترتيب السور اجتهادي حيث نقلوا عن الإمام مالك قوله: إنما ألّفوا القرآن على ما كانوا يسمعونه من النبي على مع قوله بأن ترتيب السور اجتهاد منهم فآل الخلاف إلى أنه: هل ذاك بتوقيف قولي أو بمجرد استناد فعلى (١)؟

#### \* الشبهة الثانية:

اعتمدوا على حديث ضعيف جداً \_ بل يمكن أن يقال إنه لا أصل له \_ لأن إسناده يدور على (يزيد الفارسي) الذي رواه عن ابن عباس. ويزيد الفارسي هذا يذكره البخاري في الضعفاء \_ انظر تعليق أحمد شاكر على الحديث رقم ٣٩٩ في مسند الإمام أحمد، ج ١ ص ٣٢٩.

فقد ورد هذا الحديث على الشكل التالى:

حدثنا يحيى بن سعيد ثنا سعيد ثنا عوف ثنا يزيد يعني الفارسي \_ قال أبي أحمد بن حنبل وثنا محمد بن جعفر ثنا عوف عن يزيد \_ قال: قال لنا ابن عباس رضي الله عنهما: قلت لعثمان بن عفان: (ما حملكم على أن عمدتم إلى الأنفال وهي من المثاني وإلى براءة وهي من المئين فقرنتم بينهما ولم تكتبوا \_ قال ابن جعفر \_ بينهما سطراً بسم الله الرحمن الرحيم ووضعتموها في السبع الطوال؟ ما حملكم على ذلك؟) قال عثمان رضي الله عنه: (إن رسول الله على كان مما يأتي عليه الزمان ينزل عليه من السور ذوات العدد وكان إذا أُنزل عليه الشيء يدعو بعض من يكتب عنده يقول: «ضعوا هذا في السورة التي يُذكر فيها كذا وكذا» وينزل عليه الآيات في السورة التي يُذكر فيها كذا وكذا» وينزل عليه الآيات في السورة التي يُذكر فيها كذا وكذا» وينزل عليه الآيات

<sup>(</sup>١) البرهان للزركشي: ١/٢٥٧.

فيقول: «ضعوا هذه الآية في السورة التي يُذكر فيها كذا وكذا» وكانت الأنفال من أوائل ما أُنزل بالمدينة وبراءة من آخر القرآن. فكانت قصتها شبيهة بقصتها فقبض رسول الله على ولم يبين لنا أنها منها وظننت أنها منها فمن ثم قرنت بينهما ولم أكتب بينهما سطراً (بسم الله الرحمن الرحيم). قال ابن جعفر ووضعتها في السبع الطوال(١).

وهذه الرواية الضعيفة لا تقوم بها حجة، ولا تقف أمام الروايات الكثيرة الصحيحة عن الصحابة رضوان الله عليهم الذين كانوا يحزّبون القرآن على الترتيب المدوّن في المصحف. وإجماع الأمة على هذا المصحف بترتيبه الحالي، ولوكان الأمر محل الخلاف لنقلت إلينا الاجتهادات الكثيرة وبخاصة ما يتعلق بأمر كهذا الأمر (ترتيب المصحف).

وذهب الجمهور إلى أن ترتيب السور في المصحف توقيفي، واستدلوا على ذلك بأدلة منها:

\_ ما رواه أحمد وأبو داود عن أوس بن أبي أوس عن حذيفة الثقفي قال: كنت في الوفد الذين أسلموا من ثقيف. . . الحديث، وفيه فقال لنا رسول الله ﷺ: «طرأ عليّ حزبي من القرآن فأردت أن لا أخرج حتى أقضيه». فسألنا أصحاب رسول الله ﷺ قلنا: كيف تحرّبون القرآن؟ قالوا: نحزبه ثلاث سور وخمس سور وسبع سور وتسع سور وإحدى عشرة وثلاث عشرة، وحزب المفصل من (ق) حتى نختم (۲).

فهذا يدل على أن ترتيب السور على ما هو في المصحف الآن على عهد رسول الله ﷺ.

\_ أخرج ابن أشتة في كتاب المصاحف عن طريق ابن وهب عن سليمان بن بلال قال سمعت ربيعة يسأل: لم قُدِّمت البقرة وآل عمران، وقد نزل قبلهما بضع

<sup>(</sup>١) انظر: مسند الإمام أحمد: ١/٣٢٩، وتعليق أحمد شاكر عليه.

<sup>(</sup>٢) انظر: المسند: ٩/٤، ومختصر سنن أبي داود، كتاب رمضان: ١١٤/٢.

وثمانون سورة بمكة وإنما أُنزلتا بالمدينة؟ فقال: قُدِّمتا وألِّف القرآن على علم ممن الله القرآن على علم ممن الله الله ومن كان معه فيه واجتماعهم على علمهم بذلك فهذا مما ينتهى إليه ولا يُسأل عنه (١).

ومما استدل به الجمهور على أن ترتيب السور في المصحف توقيفي قول عبد الله بن مسعود، في بني إسرائيل والكهف ومريم: «إنهن من العتاق الأول وهن من تلادي»(٢) أي من قديم ما أُنزل، وقد ذكرها بالترتيب الوارد في المصحف.

كما أن الجمع بين السور المتشابهة في فواتحها مرة، والتفريق بينها مرة أخرى يدل على أن ذلك لم يكن عن اجتهاد، فقد وردت السور المبدوءة بـ (حم) وتسمى آل حاميم أو الحواميم مجتمعة في مكان واحد، بينما فرقت المسبحات، وهي السور التي تبدأ بـ (سبِّح، يسبِّح، سبِّح، سبحان) والمنطق البشري يقتضي التوحيد في الجميع أو التفريق في الجميع.

لقد عرف عن الصحابة رضوان الله عليهم حرصهم الشديد على حفظ القرآن الكريم، وكل ما يتعلق بشؤونه؛ وقد وقف أبو بكر متردداً في قضية جمعه في مكان واحد عندما اقترح عمر بن الخطاب ذلك بعد حروب الردة خشية استشهاد القراء وضياع شيء مما كتب عليه، وكذلك كان تردد زيد بن ثابت عندما أسندت إليه المهمة، وكل منهما يقول: كيف أفعل شيئاً لم يفعله رسول الله عليه (٣)؟

فكيف يتم ترتيب المصحف باجتهاد عثمان بن عفان ومن معه، ولا يسمع صوت واحد يعترض عليهم في ذلك؟ اللهم إلا أن يكون عن علم منهم جميعاً أن ترتيب السور في المصحف بهذا الشكل كان معلوماً للجميع أنه بتوقيف من رسول الله على .

فإذا سُلِّمٍ هذا فلننظر إلى أنواع الروابط بين سور القرآن الكريم، ولنضرب لذلك أمثلة موضّحة.

<sup>(</sup>١) الإتقان للسيوطي: ١ / ٨٤ .

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري، كتاب التفسير: ٥/٢٢٣.

<sup>(</sup>٣) انظر الحديث في: صحيح البخاري، كتاب فضائل القرآن: ٩٨/٦.

# أنواع المناسبات بين كل سورتين متجاورتين

## النوع الأول: المناسبة بين أول السورة وخاتمة وما قبلها:

من أنواع الربط بين السور: الرابط بين السور إما أن يكون لفظياً وظاهراً بين أول السورة وختام ما قبلها. والنظاهر يكون بتكرار اللفظ أو مرادفه ويكون أحياناً بالمعنى المستفاد أو بعلاقة الإسناد أو التعلق بالعامل... إلخ. فمثلاً:

ا في ختام سورة الأحقاف<sup>(۱)</sup> ﴿ . . . كأنهم يوم يَرَوْن ما يُوعدون لم يلبثوا إلا ساعةً من نهار بلاغ فهل يُهلك إلا القومُ الفاسقون ﴿ وفي مطلع سورة محمد<sup>(۲)</sup> ﷺ وتسمى سورة الفتال أيضاً ﴿ الـذين كفروا وصدوا عن سبيل الله أَضَلً أعمالَهم ﴾ فالقوم الفاسقون هم الذين كفروا وصدوا عن سبيل الله . . .

٢ ـ وفي نهاية سورة القتال: ﴿وإن تَتَوَلَّوْا يستبدِلْ قوماً غيرَكم ثم لا يكونوا أمثالكم ﴾ وفي مطلع سورة الفتح: ﴿إنا فتحنا لك فتحاً مبيناً ﴾، فكأن هؤلاء القوم الموعود بهم سيتحقق الفتح على أيديهم.

٣ وفي ختام سورة الطور: ﴿ومن الليلِ فسبَّحْه وإدبارَ النجوم﴾، وفي مطلع سورة النجم ﴿والنجم إذا هوى﴾.

٤ وقوله تعالى: ﴿إن المتقين في جنات ونَهَر. في مَقْعَد صدقٍ عند مليك مقتدر ﴾ في ختام سورة القمر، وفي أول سورة الرحمن قوله تعالى: ﴿الرحمن علم القرآن خَلَق الإنسان... ﴾ فالملك المقتدر هو الرحمن جل جلاله.

٥ ــ وفي ختام الواقعة: ﴿فسبِّح باسم ربك العظيم﴾ وفي بداية الحديد ﴿سبح لله ما في السموات والأرض وهو العزيز الحكيم﴾ فكأنه أمر بتسبيح الله سبحانه وتعالى الذي سبحت له كل الكائنات، السماوات والأرض.

٦ \_ وفي نهاية الحديد ﴿والله ذو الفضل العظيم﴾ وفي بداية المجادلة ﴿قـد

<sup>(</sup>١) وهي سورة مكية.

<sup>(</sup>۲) وهي سورة مدنية.

سمع اللَّهُ قولَ التي تجادِلُك في زوجها. . . ﴾ فكان من عظيم فضله سبحانه وتعالى أن لم يترك صغيرةً ولا كبيرة إلا شمله الفضل ومنه سماع شكوى المرأة الضعيفة. . .

٧ \_ وفي ختام سورة المرسلات ﴿فبأي حديث بعده يؤمنون ﴾ وبداية سورة النبأ ﴿عم يتساءلون عن النبأ العظيم ﴾ فكأنه عين الحديث الذي ينبغي أن يؤمنوا به فهو النبأ العظيم .

٨ ــ وكذلك نهاية سورة الضحى ﴿وأما بنعمة ربك فحدث ﴾ مع بداية سورة الشرح ﴿أَلُم نَشْرِح لِكُ صدرك ﴾، فانشراح الصدر، ووضع الوزر ورفع الذكر من أعظم النعم.

9 \_ ونهاية سورة العاديات ﴿إن ربهم بهم يومئذ لخبير ﴾ مع بداية القارعة ﴿ القارعة ما القارعة ﴾ فكأنه عين اليوم الذي يكشف ما في الصدور وهو يوم القارعة .

10 \_ وآخر سورة الفيل ﴿... فجعلهم كَعَصْفٍ مأكول ﴾ مع بداية سورة قريش ﴿لإيلاف قريش إيلافهم... ﴾ حتى قال الأخفش عن هذا الاتصال: اتصالها بها من باب قول ه ﴿فالتقطه آل فرعون ليكون لهم عَدُوّاً وحَزَناً ﴾ (١) [القصص: ٨] أي فعل بأصحاب الفيل ما فعل ليتألف قلب قريش إلى الإيمان.

11 \_ ومن لطائف سورة الكوثر كالمقابلة للتي قبلها، لأن السابقة قد وصف الله فيها المنافق بأمور أربعة: البخل، وترك الصلاة، والرياء فيها، ومنع الزكاة. فذكر هنا في مقابلة البخل ﴿إنا أعطيناك الكوثر﴾ أي الكثير، وفي مقابلة ترك الصلاة ﴿فصلٌ ﴾ أي دُمْ عليها، وفي مقابلة الرياء ﴿لربك ﴾ أي لرضاه لا للناس، وفي مقابلة منع الماعون: ﴿وانحر ﴾ وأراد به التصدق بلحم الأضاحي، فاعتبر هذه المناسبة العجيبة (٢).

وليس هذا الترابط بين السورتين المكيتين أو المدنيتين بل نحو ذلك بين السور المكية والمدنية أيضاً.

<sup>(</sup>١) انظر: البرهان للزركشي: ٣٨/١.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق: ١/٣٩.

١٢ ـ ففي نهاية سورة التوبة وهي سورة مدنية ﴿لقد جاءكم رسول من أنفسكم عزيزٌ عليه ما عَنِتُم حريصٌ عليكم بالمؤمنين رؤوف رحيم فإن تولَّوا فقل حسبِيَ الله لا إله إلا هو عليه توكّلتُ وهو ربُّ العرش العظيم ﴾.

وبعدها سورة يونس وهي سورة مكية بُدِئت بقوله تعالى: ﴿الر. تلك آيات الكتاب الحكيم أكان للناس عجباً أن أَوْحينا إلى رجل منهم أن أنذر الناس وبشر الذين آمنوا أنّ لهم قدم صدقٍ عند ربهم قال الكافرون إنّ هذا لساحر مبين﴾. فالحديث عن الرسول في الموضعين.

## النوع الثاني: مناسبة مضمون كل سورة لما قبلها:

ومن وجوه المناسبات بين السور: أن ينظر إلى مضمون كل سورة ومضمون ما قبلها وما بعدها:

وقد ذهب الإمام السيوطي إلى أن كل سورة ورد فيها إجمال في شيءٍ ما فإن السورة اللاحقة لها تأتى بتفصيل هذا الإجمال فمن ذلك:

أن سورة الفاتحة قد جمعت مقاصد القرآن الكريم (فهي كالعنوان للقرآن الكريم وبراعة الاستهلال له).

أخرج البيهقي في (شعب الإيمان) عن الحسن البصري قوله: (إن الله أودع علوم الكتب السابقة في القرآن ثم أودع علوم القرآن في المفصل ثم أودع علوم المفصل في الفاتحة. فمن علم تفسيرها كان كمن علم تفسير جميع الكتب المنزلة)(١).

#### ففي سورة الفاتحة:

١ \_ دعاء الذين خصوا الله بالعبادة والاستقامة في قولهم ﴿اهدنا الصراط المستقيم ﴾ وصراطه هو كتابه المبين كما قاله ابن مسعود وغيره. فقال الله سبحانه وتعالى في أول سورة البقرة ﴿ذلك الكتاب لا ريب فيه ﴾ فاتبعوه فإنه الصراط المستقيم.

<sup>(</sup>١) انظر: تناسق الدرر في تناسب السور للسيوطي: ٧٤.

٢ \_ ذكر الله سبحانه وتعالى في سورة الفاتحة الطوائف الثلاث: الذين أنعم الله عليهم، المغضوب عليهم، الضالين. وأشار في سورة البقرة إلى شؤون هذه الطوائف الثلاث.

فذكر الذين على هديٌّ من ربهم.

وذكر الذين اشتروا الضلالة بالهدى.

وذكر الذين باءوا بغضب من الله.

وذكر السيوطي وجوهاً أخرى ظهرت لـه في الربط بين الفــاتحة والبقــرة وردت في تناسق الدرر، ص ٧٨ ـــ ٨٣، وهي بالاختصار:

ا \_ الوجه الأول: أن البقرة تفصيل مجمل الفاتحة ﴿الحمد لله ﴾ فصلت في مواضع ١٥٢، ١٨٦، ٢٨٦ ﴿رب العالمين ﴾ فصلت في خلقكم ﴾ ٢١، ٢١ وكذلك ٢٩، وكذلك قصة خلق آدم.

﴿ الرحمن الرحيم ﴾ فصلت في ﴿ فتـاب عليكم ﴾ ٥٢، ١٢٦، ٥٢، ١٦٣، ٢٨٢ ﴿ مالـك يوم الدين ﴾ ﴿ إن تبدوا ما في أنفسكم ﴾ ٢٨٤.

﴿إِيَّاكُ نَعِبد﴾ جميع فروع الشريعة، وردت في البقرة: الطهارة، الحيض، الصلاة، الجماعة، صلاة الخوف، الزكاة، الصوم، الحج...

﴿إِيَّاكَ نستعين ﴾ ورد تفصيلها في البقرة شاملًا جميع علم الأخلاق، التوبة، الصبر، الشكر، الرضا، التفويض، المراقبة.

﴿ اهدنا الصراط المستقيم ﴾ مفصًل عن طريق ذكر طريق الأنبياء وقد حاد عنه اليهود والنصارى ١٤٢، ١٤٥، ٢١٣.

﴿ صراط الذين أنعمت عليهم ﴾ فُصِّلت في ذكر النبيين ١٣٦ ، ١٣٧ .

Y ـ الوجه الثاني: الحديث والإجماع على أن تفسير المغضوب عليهم باليهود، والضالين بالنصارى، وذُكروا في الفاتحة على حسب ترتيبهم في الزمان، فعُقِّب بسورة البقرة وجميع ما ذُكر فيها من خطاب أهل الكتاب لليهود خاصة وما وقع فيها من ذكر النصارى لم يقع بذكر الخطاب. ثم عقبت البقرة بسورة

آل عمران، وأكثر ما فيها من خطاب أهل الكتاب النصارى. فإن ثمانين آية من أولها نازلة في وفد نصارى نجران وخُتمت بقوله تعالى: ﴿وإن من أهل الكتاب لمن يؤمن بالله ﴾ وهي في النجاشي وأصحابه من مؤمني النصارى. وهذا وجه بديع في ترتيب السورتين، كأنه لما ذكر في الفاتحة الفريقين قصَّ في كل سورة مما بعدها حال كل فريق على الترتيب الواقع فيها.

ولهذا كان صدر سورة النساء في ذكر اليهود وآخرها في ذكر النصاري.

" الوجه الثالث: أن سورة البقرة أجمع سور القرآن للأحكام والأمثال، ولهذا سميت في أثر رواه المدارمي عن خالد بن معدان: (فُسطاط القرآن). والفسطاط هو المدينة الجامعة فناسب تقديمها على جميع سوره.

٤ - الوجه الرابع: أنها أطول سورة في القرآن، وقد افتتح بالسبع الطوال، فناسب البداءة بها.

الوجه الخامس: أنها أول سورة نزلت بالمدينة فناسب البداءة بها فإن للأوَّلية نوعاً من الأولوية.

7 - الوجه السادس: ختمت سورة الفاتحة بالدعاء للمؤمنين بأن لا يسلك بهم طريق المغضوب عليهم ولا الضالين إجمالاً. ختمت سورة البقرة بالدعاء بأن لا يسلك بهم طريقهم في المؤاخذة بالخطأ والنسيان وحمل الإصر وما لا طاقة لهم به تفصيلاً. وتضمن آخرها أيضاً الإشارة إلى طريق المغضوب عليهم والضالين بقوله تعالى ﴿لا نفرِقُ بين أحد من رسله ﴾ فتآخت السورتان وتشابهتا في المقطع(١).

ومن وجوه المناسبة بين البقرة وآل عمران:

قال السيوطي في «تناسق الدرر»:

- «فالبقرة بمنزلة إقامة الدليل على الحكم، وآل عمران بمنزلة الجواب عن شبهات الخصوم، ولهذا ورد فيها كثير من المتشابه لما تمسك به النصارى.

<sup>(</sup>١) تناسق الدرر: ٧٨ ــ ٨٣ باختصار.

\_ فأوجب الحج في آل عمران، وأما في البقرة فذكر أنه مشروع، وأمر بإتمامه بعد الشروع فيه.

\_ وكان خطاب النصارى في آل عمران أكثر، كما أن خطاب اليهود في البقرة أكثر، لأن التوراة أصل والإنجيل فرع لها. والنبي على لما هاجر إلى المدينة دعا اليهود وجاهدهم وكان جهاده للنصارى في آخر الأمر.

كما كان دعاؤه لأهل الشرك قبل أهل الكتاب. ولهذا كانت السور المكية فيها المدين الذي اتفق عليه الأنبياء. فخوطب به جميع الناس. والسور المدنية فيها خطاب من أقر بالأنبياء من أهل الكتاب والمؤمنين فخوطبوا بيا أهل الكتاب... يا أيها الذين آمنوا... (١). إه. وقال في موضع آخر: قد ظهر لي بحمد الله وجوه من المناسبات:

\* أحدها: مراعاة القاعدة التي قرّرتُها من شرح كل سورة لإجمال ما في السورة قبلها. وذلك هنا في عدة مواضع، منها:

١ ــ افتتحت البقرة بوصف الكتاب بأنه لا ريب فيه، وفي آل عمران ﴿نَزَّل عليك الكتاب بالحق مصدقاً لما بين يديه ﴾ وذلك بسطٌ وإطناب لنفي الريب.

٢ ــ أنه ذكر في البقرة إنزال الكتاب مجملًا، وقسمه هنا إلى آيات محكمات
 ومتشابهات...

٣ \_ أنه ذكر في البقرة ﴿وما أُنزل من قبلك﴾ وفي آل عمران ﴿وأَنزل التوراة والإنجيل من قبلُ هدى للناس﴾ وصرح بذكر الإنجيل هنا لأن السورة خطاب للنصارى، ولم يقع التصريح به في سورة البقرة بطولها، وإنما صرح في البقرة بذكر التوراة خاصة لأنها خطاب لليهود.

٤ ــ ذكر القتال في البقرة مجملاً بقوله تعالى: ﴿وقاتلوا في سبيل الله﴾
 [١٩٠ ــ ١٩٠] وقوله تعالى: ﴿كتب عليكم القتال﴾ [٢١٦] وفصلت في آل عمران قصة أُحُد بكمالها.

<sup>(</sup>١) تناسق الدرر: ٧٦.

أنه أوجز في البقرة ذكر المقتولين في سبيل الله بقوله ﴿أحياءُ ولكن لا تشعرون﴾ [١٥٤] وزاد هنا ﴿عند ربهم يرزقون، فرحين بما آتاهم الله من فضله ويستبشرون بالذين لم يلحقوا بهم من خلفهم﴾ [آل عمران: ١٧٠].

٦ وفي البقرة ﴿والله يؤتي ملكه من يشاء﴾ [٢٤٧] وفي آل عمران ﴿قلل اللهم مالكَ المُلْك تؤتي المُلْك من تشاء وتَنْزِع الملك ممن تشاء . . . ﴾ [٢٦].

٧ - في البقرة في أهل الكتاب ﴿ثم توليتم إلا قليـلاً منكم﴾ [٨٣] فأجمـل القليل وفصله في آل عمران ﴿ليسوا سواءً من أهل الكتاب أمةٌ قائمة يتلون آياتِ الله آناءَ الليل وهبم يسجدون﴾ [١١٣].

٨ - في البقرة ذكر تفضيل هذه الأمة على سائر الأمم إبهاماً ﴿وكذلك جعلناكم أمة وسطاً...﴾ [١٤٣] وأتى في آل عمران بتفضيل هذه الأمة صراحة ﴿كنتم خيرَ أمة أخرجت للناس تأمرون بالمعروف﴾ فكنتم أصرح في قوله من ﴿جعلناكم﴾ ثم زاد وجه الخيرية بقوله ﴿تأمرون بالمعروف...﴾ [١١٠].

الوجه الثاني: إن بين سورة البقرة وسورة آل عمران اتحاداً وتلاحماً
 متأكداً:

فذكر في سورة البقرة خلْقَ الناس وذكر هنا تصويرهم في الأرحام.

وذكر في البقرة مبدأ خلق آدم وذكر في آل عمران مبدأ خلق أولاده.

وفي البُقَّرة افتتح بقصة آدم حيث خلقه من غيـر أب ولا أم، وذكــر في آل عمران نظيره من غير أب وهو عيسى عليه السلام.

وفي البقرة لما كان الخطاب لليهود، وقد قالوا في مريم عليها السلام ما قالوا وأنكروا وجود ولد بدون أب، فوتحوا بقصة آدم لتشبه في أذهانهم فلا تأتي قصة عيسى إلا وقد ذكر عندهم مايشبهها من جنسها.

ولأن قصة عيسى قيست على قصة آدم في قوله ﴿كمثل آدم﴾ [٥٩] والمقيس عليه لا بد وأن يكون معلوماً لتتم الحجة بالقياس. فكانت القصة والسورة جديرة بالتقدم.

### النوع الثالث:

\_ ويقول أمر آخر استقرأته وهو: أنه إذا وردت سورتان بينهما تلازم واتحاد فإن السورة الثانية تكون خاتمتها مناسبة لفاتحة الأولى للدلالة على الاتحاد.

وفي السورة المستقلة عما بعدها يكون آخر السورة نفسها مناسباً لأولها.

وآخر آل عمران مناسب لأول البقرة، فإنها افتتحت \_ أي البقرة \_ بذكر المتقين وأنهم المفلحون، وختمت آل عمران بقوله ﴿واتقوا الله لعلكم تفلحون﴾ [۲۰۰].

\_ وقد ورد أنه لما نزلت ﴿من ذا الذي يُقْرض الله قرضاً حسناً ﴾ [البقرة: ٢٤٥] قال اليهود يا محمد افتقر ربك. فسأل القرض عباده. فنزل قوله تعالى في آل عمران ﴿لقد سمع الله قول الذين قالوا إن الله فقير ونحن أغنياء ﴾(٢) [١٨١].

فذاك أيضاً من تلازم السورتين.

\_ وفي البقرة ورد دعاء إبراهيم عليه السلام ﴿ربنا وابعث فيهم رسولًا منهم يتلو عليهم آياتك﴾ [١٢٩].

ووردت الإجابة في آل عمران ﴿لقد منَّ الله على المؤمنين إذ بعث فيهم رسولاً من أنفسهم يتلو عليهم آياته ويزكّيهم ويعلّمهم الكتاب والحكمة وإن كانوا من قبل لفي ضلال مبين ﴾ [آل عمران: ١٦٤]، وذاك أيضاً من تلازم السورتين (١).

هذه جملة مما ذكره السيوطي في المناسبات والتلازم بين سورتي البقرة وآل عمران.

وهذه الاستقراءات جاءت من غير نسق معين، ولم ترصد باستقراء من زاوية معينة فجاءت منثورة من غير أن ينتظمها منهج معين.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبى حاتم. انظر: الدر المنثور للسيوطى: ٣٩٧/٢.

<sup>(</sup>٢) تناسق الدرر: ٨٣ ــ ٨٨ باختصار.

ومع كل ذلك فإننا نلحظ وجود مناسبات عدة بين السورتين الكريمتين، ولم يكن اقتران رسول الله على بينهما في تسميتهما بـ (الزهراوين أو الغمامتين أو الغيايتين (١) إلا عن حكمة ووجود علائق تشد إحداهما إلى الأخرى ولو أن بعض الباحثين وضع منهجاً محدداً لدراسة السورتين دراسة موضوعية لأماط اللثام عن كثير من أسرار كتاب الله سبحانه وتعالى.

وهكذا نجد أن علم المناسبات بين الآيات بعضها مع بعض وبين السور يبرز لنا جانباً من إعجاز القرآن الكريم، وأنه كلام الله المنزل وليس من عند البشـر.

فمن المعلوم أن القرآن الكريم نزل مفرّقاً منجّماً لبضعة وعشرين عاماً حسب الوقائع المختلفة وفي ظروف متباينة، وإجابة لاستفسارات متنوعة، ثم كان الترتيب المحكم الذي لا نجد فيه آية ينبو بها مكانها من السياق القرآني العتيد.

ولا نجد كلمة يتململ بها موضعها في النظم المحكم. ولقد نجد الآية المدنية في السورة المكية أو الآية تتلو الآية والفاصل في نزولهما يبلغ عدة سنوات فأيّ عقل بشري يستطيع أن يراعي هذه الدقة وهذا الإحكام في النسق والترتيب والملاءمة بحيث يكون ذلك في الذروة من الفصاحة والبلاغة والانسجام.

﴿ أَفَلَا يَتَدَبُّرُونَ القرآنَ وَلُـوَ كَانَ مَنْ عَنْـدَ غَيْرِ الله لُـوجَدُوا فَيْـهُ اخْتَلَافًا كَثْيُراً ﴾ [النساء: ٨٦].

(إن عقلاً بشرياً مهما أوتي من القوة والحفظ والإحكام لا يستطيع أن يذكر موضع فقرة من كلام سابق مضى عليه سنوات طويلة. فيضعها في مكانها بحيث تلتحم مع سابقاتها ولاحقاتها في اللفظ والمعنى والسياق. ولو أن عقلاً أتقن ذلك في حال واحدة فلن يستطيع أن يحكمه في حالات كثيرة وفي سور كثيرة بحيث لا تشذ حالة واحدة عن قاعدة الإحكام المشاهدة في كتاب الله الحكيم)(٢).

إن إدراك المناسبات بين مقاطع السورة وافتتاحيتها وخاتمتها وسائر آياتها أمر

<sup>(</sup>١) انظر في تسميتهما: صحيح مسلم، كتاب صلاة المسافرين: ١٩٧/٢.

<sup>(</sup>٢) من مقدمة المحقق لكتاب «تناسق الدرر».

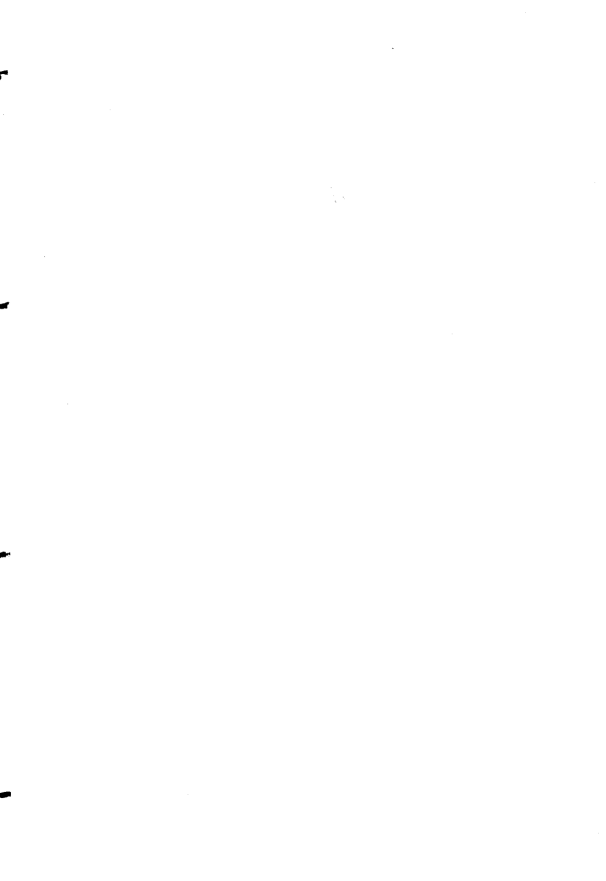
على جانب كبير من الأهمية لمن أراد تفسير السورة تفسيراً موضوعيّاً ، فوجوه المناسبات هذه تلقي أضواء كاشفة على محور السورة وهدفها، وبالتالي يحدد الزاوية التي ينطلق منها المفسر في بيان معاني الآيات الكريمة.

لذا كان لزاماً على المفسر الإحاطة بما قاله العلماء في وجوه الربط بين الآيات والمقاطع في السورة. فربما وردت إشارة سريعة في قول بعضهم تفتح آفاقاً واسعة في ذهن الباحث وتحدد له مسار البحث.

هذا وبعد أن أفضنا القول في الدراسة المنهجية للتفسير الموضوعي وحددنا خطوات البحث فيه فلا بد من سوق نماذج لهذا اللون من التفسير.

وقد اخترنا مثالين: أحدهما يتعلق بتناول موضوع من خلال القرآن الكريم كله. وثانيهما تناول موضوع من خلال سورة واحدة: أو تفسير سورة تفسيراً موضوعياً.

فإلى المثالين.





# مقدمات بين يدي الموضوع

# أولاً: الألوهية والفطرة

إن قضية الإيمان بخالق للإنسان والكون والحياة، قضية راسخة في الفطرة الإنسانية عميقة الجذور، عمق الشعور بالذات البشرية واحتياجاتها وعجزها وافتقارها إلى الملجأ والملاذ.

فكما يشعر الإنسان بعمق غرائز الأبوة وحب البقاء وحب التملك. . في كيانـه ويشعر بالقلق والاضطراب في حياته إن لم يشبعها بالطريقة السليمة.

فكذلك شعوره بالاضطراب والقلق إن لم تشبع غريزة التدين فيه بإشباع الأشواق الروحية وتوجيهها الوجهة السليمة للمعبود الحق.

وقبل حلول الروح الإنسانية في هذا الجسد المادي، في عالم الذر، كان هذا الغرس وكان هذا الميثاق ﴿ وإذ أخذ ربك من بني آدم من ظهورهم ذريتهم وأشهدهم على أنفسهم ألستُ بربكم قالوا بلى شهدنا أن تقولوا يوم القيامة إنا كنا عن هذا غافلين أو تقولوا إنما أشرك آباؤنا من قبل وكنا ذرية من بعدهم أفتهلكنا بما فعل المبطلون، وكذلك نفصًل الآيات ولعلهم يرجعون ﴿ الأعراف: ١٧٢ \_ ١٧٤].

وفي الصحيحين من حديث شعبة عن النبي على قال: «يقال للرجل من أهل النار يوم القيامة أرأيت لو كان لك ما على الأرض من شيء أكنت مفتدياً به؟ قال: فيقول نعم، فيقول: قد أردت منك أهون من ذلك قد أخذت عليك في ظهر آدم أن لا تشرك بي شيئاً فأبيت إلا أن تشرك بي»(١).

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري في كتاب الرقاق: ١٩٨/٧؛ وصحيح مسلم في صفات المنافقين: ١٩٨/٨.

إن الأصل في النفس الإنسانية الفطرة التي فطر الله الناس عليها فالميل إلى الحق والأخذ به، والتوجه إلى الخالق بالخضوع والطاعة هي الأصل وهي الفطرة، إلا أن البيئة والمجتمع ابتداء بالمجتمع الضيق الأسرة، وانتهاء بالتيارات الاجتماعية في المجتمع الواسع هي التي تحدد مسار هذه الفطرة في السنوات الأولى من حياة الطفل.

وإلى هذا يشير الرسول على «كل مولود يولد على الفطرة فأبواه يهودانه أو يمجّسانه أو ينصّرانه، هل تنتج البهيمة إلا بهيمة جمعاء هل تُحسّ منها من جدعاء»(١) رواه الشيخان من حديث أبي هريرة.

والمنهج القرآني في تقرير عقيدة الألوهية يعتمد الفطرة الإنسانية السليمة نقطة انطلاق في البحث والتقرير وأسلوب العرض وإقرار النتائج.

وفي الصفحات التالية نتعرف على أبرز السمات في المنهج القرآني في تقرير عقيدة الألوهية:

# البشرية خلقت مهتدية مؤمنة:

يبين القرآن الكريم أن الإنسان الذي كرّمه من بين مخلوقاته (خَلْقاً وخُلُقاً وخُلُقاً وخُلُقاً وخُلُقاً واستعداداً وطاقات...) وحمّله الأمانة التي عجزت عنها السماوات والأرض والجبال، لم يكن خَلَقه عبثاً ولم يكن ليتركه سدى، بل خلقه لاستخلافه في الأرض وعبادته فيها. ﴿ وإذ قال ربّك للملائكة إني جاعل في الأرض خليفة قالوا أتجعل فيها من يُفسد فيها ويسفك الدماء ونحن نسبح بحمدك ونقدس لك قال إني أعلم ما لا تعلمون (البقرة: ٣٠].

﴿وما خلقت الجن والإنس إلا ليعبدون ما أريد منهم من رزق وما أريد أن يطعمون إن الله هو الرزاق ذو القوة المتين﴾ [الذرايات: ٥٦ ــ ٥٦].

ولم ينزل أبو البشر إلى الأرض إلا والهدايات مرافقة له، قد حددت له المهمة

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري، كتاب الجنائز: ٢/٨٠؛ وصحيح مسلم في كتاب القدر: ٥٢/٨.

التي يسعى إليها وأسلوب التعامل الذي يتعامل به مع الكائنات الأخرى من بنيه وغيرهم.

﴿ . . . قلنا اهبطوا منها جميعاً فإما يأتينكم مني هدى فمن تبع هداي فلا خوف عليهم ولا هم يحزنون . . . ﴾ [البقرة: ٣٨].

إن الأسرة الأولى في الاجتماع البشري تكونت في ظل الوحي الرباني، ومن يتلو قصة ابني آدم وهما عضوا الأسرة الأولى يجد في الحوار الذي دار بينهما أن القضايا الأساسية في العقيدة والسلوك البشري كانت واضحة المعالم في ذهنيهما يقول تعالى:

﴿ واتل عليهم نبأ ابني آدم بالحق إذ قرّبا قرباناً فتُقبّل من أحدهما ولم يُتَقبّل من الآخر قال لأقتلنك قال إنما يتقبل الله من المتقين، لئن بسطت إليّ يدك لتقتلني ما أنا بباسط يَدِيَ إليك لأقتلك إني أحاف الله ربّ العالمين، إني أريد أن تبوء بإثمي وإثمك فتكون من أصحاب النار وذلك جزاء الظالمين، فطوّعت له نفسه قتل أخيه فقتله فأصبح من الخاسرين فبعث الله غراباً يبحث في الأرض ليُرِيه كيف يواري سوءة أخيه قال يا ويلتي أعجزت أن أكون مثل هذا الغراب فأواريَ سوءة أخي فأصبح من النادمين إالمائدة: ٢٧ \_ ٣١].

عن عبد الله بن مسعود قال: قال رسول الله على: «لا تقتل نفس ظلماً إلا كان على ابن آدم الأول كفل من دمها لأنه كان أول من سن القتل»(١) رواه الإمام أحمد والجماعة سوى أبي داود. فالإيمان بالله سبحانه وتعالى، والتقرب إليه بصالح الأعمال ابتغاء مرضاته، وتقوى الله تعالى والالتزام بها مدعاة لقبول الأعمال، وخشية الله تعالى من سوء عاقبة الأعمال السيئة والأثام التي تودي بصاحبها إلى النار، والجزاء الأخروي للمحسنين وللمسيئين على ما اقترفوه في الحياة الدنيا. كل هذه أسس العقيدة الموحى بها في الشرائع السماوية جميعها، كانت واضحة المعالم في أذهان ابنى آدم الأولين.

<sup>(</sup>۱) مسند الإمام أحمد: ٣٨٣/١؛ صحيح البخاري، كتاب الجنائر: ٢/٧٩؛ وصحيح مسلم، كتاب القسامة: ١٠٦/٥.

والمجتمعات التي تكاثرت بالتناسل وانتشرت في أطراف المعمورة، كلما أصاب الغبش تصورها في العقيدة، واختلطت أمامها السبل بالانحراف عن سبيل الله أرسل الله سبحانه وتعالى إليها رسلاً لإعادتها إلى الصراط المستقيم ولإزالة الغبش عن عقائدها وتصوراتها.

﴿وَإِنْ مِنْ أَمَّةً إِلَّا خَلَّا فِيهَا نَذِيرٍ ﴾ [فاطر: ٢٤].

﴿كان الناس أمة واحدة فبعث الله النبيين مبشرين ومنذرين وأنزل معهم الكتاب بالحق ليحكم بين الناس فيما اختلفوا فيه وما اختلف فيه إلا الذين أوتوه من بعد ما جاءتهم البينات بغياً بينهم فهدى الله الذين آمنوا لما اختلفوا فيه من الحق بإذنه والله يهدي من يشاء إلى صراط مستقيم (البقرة: ٢١٣].

من هنا ندرك انحراف المناهج التي سلكها علماء الاجتماع ومقارنة الأديان، عندما قصدوا الغابات ورؤوس الجبال والمناطق المعزولة عن العالم المتحضر لدراسة عقائد سكان هذه المناطق ليصلوا من خلال دراساتهم هذه إلى أصل نشوء فكرة الأديان ومن ثُمَّ تطورها. وخطأ هذا المنهج يبدأ من افتراضهم الخاطىء أن الإنسان هو الذي يكون عقيدته ويطورها حسب تطور ظروفه المعيشية وحياته الاجتماعية ومستواه الثقافي (۱).

والمنهج القرآني يلغي الافتراض من أساسه لأن عقيدة الإنسان الأول، وعقيدة الأسرة الأولى كانت عقيدة التوحيد والإيمان بالهدايات الربانية المنزلة \_ الوحي \_ والإيمان باليوم الآخر. وكان الناس أمة واحدة على هذه العقيدة، فلما ابتعدوا عن المنهج الرباني وبعد عهدهم بهذه الهدايات ووجدت الاختلافات بين الناس أرسل إليهم الرسل مبشرين ومنذرين ليحكم بين الناس فيما اختلفوا فيه ويعيدوهم إلى حظيرة التوحيد وإلى الالتزام بالمنهج الرباني مرة أخرى.

- والرسالات لم تنشأ في تلك المجتمعات المتخلفة أو البدائية، بل كان

<sup>(</sup>۱) نقلت بعض الصحف أن باحثة أميركية ذهبت إلى أدغال أستراليا وتزوّجت زعيم إحدى القبائل المتخلفة حضارياً، وذلك لتتعرف عن كثب على عقائد القبيلة وأعرافها الاجتماعية...

الرسل يرسلون لتبليغ دعوة الحق إلى من بأيديهم زمام الحكم والسلطة، وكان الصراع بين أتباع الحق \_ من الأنبياء وأتباعهم \_ وبين الطواغيت أهل الأهواء والمترفين من أهل الشهوات ﴿ ولقد بعثنا في كل أمة رسولاً أن اعبدوا الله واجتنبوا الطاغوت فمنهم من هدى الله ومنهم من حقت عليه الضلالة فسيروا في الأرض فانظروا كيف كان عاقبة المكذبين ﴾ [النحل: ٣٦].

ومن يقرأ قصص الأنبياء عليهم الصلاة والسلام في القرآن الكريم يجد أن الرسالات السماوية برزت بين المجتمعات الراقية المتحضرة، وقصدت من بيدهم دفة القيادة والسيادة.

ففي قصة نوح عليه السلام نجد التبليغ والصراع بينه وبين الملأ من قومه وكلمة الملأ في اللغة تدل على القوم الذين يملأون العين بوفرة عددهم وقوتهم وغناهم. وأحداث قصة إبراهيم عليه السلام جرت مع نمروذ الذي قيل إنه أحد الكافرين اللذين حكما العالم القديم تارة ومع ملك مصر تارة أخرى.

\_ ومثل ذلك في قصة موسى عليه السلام مع فرعون وملئه.

\_ وقصة عيسى وزكريا ويحيى عليهم السلام مع السلطة الرومانية من جهة، ومع أهل النفوذ والمكر والحيلة من اليهود من جهة أخرى.

ويحدد القرآن الكريم عاقبة المكذبين في أحد الأمور التالية:

۱ \_ إنزال العذاب المستأصل عندما يكذبون بالآيات التي يطلبونها تحدياً أو معاجزة ﴿كذبت قبلهم قوم نوح فكذبوا عبدنا وقالوا مجنون وازدُجر، فدعا ربه أني مغلوب فانتصر ففتحنا أبواب السماء بماء منهمر، وفجرنا الأرض عيوناً فالتقى الماء على أمر قد قدر. . . ﴾ [القمر: ٩ \_ ١٢].

٢ – أو الخذلان والتشرد في الأرض على يـد الأنبياء عليهم الصـلاة والسلام أو أتباعهم:

﴿إنا لننصر رسلنا والذين آمنوا في الحياة الدنيا ويوم يقوم الأشهاد﴾ [غافر: ٥١].

٣ - وإن بقي المكذبون برسالة الرسول فترة فهي فترة محدودة ريثما يستكمل أهـل الإيمان مقـومات استحقـاق النصر في نفـوسهم، والعاقبـة للمتقين فمـآل هـذه الحالة إلى إحدى الحالتين السابقتين أو الدخول في دعوة الخير والفلاح.

وتهمنا الحالة الثانية حالة التشرد والتمزق بعد انتصار دعوة الحق، فكثيراً ما يفر المعاندون الصادون عن دعوة الحق فيلحقون شعاف الجبال وبطون الأودية والمغابات النائية هرباً من سيف الحق، وعلى مر الأيام والسنين يطرد الضياع وتتباين الأهواء ويشتد التمزق في نفوسهم بين إلحاح الفطرة التي تعرض إبراز الخضوع والتدين في حياتهم، وبين النزوات الضالة المنحرفة فتوجد هذه المظاهر التعبدية المنحرفة من عبادة الآباء والأشجار والظواهر الطبيعية.

فليست الفطرة بحال من الأحوال هي الداعية إلى هذه الأشكال المنحرفة، بل البيئة والظروف والتأثر بالمنحرفين هي التي توجد الاتجاهات الضالة، وخير مثل في ذلك قصة عمرو بن لُحَيِّ الذي أدخل عبادة الأصنام في جزيرة العرب حيث لم يكن الناس قبله يفكرون بمثل هذه الضلالة.

فإذن حالة الشرك والـوثنية والانحـراف حالـة طارئـة وهي الحالـة الناشئـة عن التخلف والعزلة ونتيجةا لفرار من نور الحق.

هذا هو منهج القرآن في بيان هذه الحقيقة التي انحرف عنها الماديون المعاصرون، الذين ظنوا أن الإنسان هو الذي يوجد معتقده ويطوره حسب مراحل حياته الاجتماعية وحسب وسائله المدنية التي يستخدمها في حياته المعاشية.

إن هناك تبايناً تامـاً بين الإدراك العقلي المستهدي بنـور الوحي الإلهي، وبين المدركات العقلية المستمدة من الأهواء البشرية.

ولا علاقة لنوعي المدركات هذه بوسائل المعيشة أو الوسائل المدنية والمستوى المعاشي للإنسان فإن الإدراك العقلي الصحيح المبني على نور الوحي الإلهي يكون في أرقى المجتمعات المتمدنة. ويمكن أن يكون في نفس الوقت في مجتمع آخر لا يملك من وسائل المدنية إلا أقلها.

كما أن الجاهلية المنحرفة عن هدى الله سبحانه وتعالى \_ ونقصد بالجاهلية الحالة النفسية التي ينحرف فيها الإنسان عن المنهج الرباني، كما عرفها محمد قبطب في جاهلية القرن العشرين \_ تكون لدى سكان الغابات وبطون الأودية وشواهق الجبال وتظهر في صور شتى من صور الشعائر التعبدية عندهم في عبادة الطواطم والحجر والشجر وظواهر الطبيعة من رعد وبرق وشمس وقمر. تكون موجودة في نفس الوقت عند سكان ناطحات السحاب ورواد الفضاء، ومكتشفي الذرة والعقول الالكترونية، وتظهر أيضاً في صور شتى من مظاهر العبودية، من تقديس للمال والانتاج والعلم والطبيعة والحزب والحرية والعقول المتحررة التي تشرع فتحل وتحرم، وكلها مظاهر جاهلية مبنية على الهوى.

فلا علاقة بين الهداية والحالة المادية للإنسان، كما لا علاقة بين الجاهلية والمستوى المعاشى للفرد والجماعة.



#### ثانياً:

# اهتمام القرآن الكريم بالتوحيد أكثر من الاهتمام بإثبات وجود الخالق

وهذه قضية بارزة جداً يلمسها المتتبع لهدايات القرآن الكريم عند عرض قضايا الألوهية وهـذا المنهج متسق تمامـاً مـع المنهج القرآني في تقـرير الحقـائق وتشريع الشرائع والأحكام، فكل قضية تعتمد على رصيد الفطرة عند الإنسان يأتى التذكير بها عاماً وإجمالًا، أما القضايا التكليفية التي تثار ليتوصل إليها الإنسان بعقله أو يأتى الوحى ليقرر الالتزام بها ولا تشكل الفطرة أحد مقوماتها ودوافعها، فإن القرآن يكثر من الاستدلال عليها وتوجيه الأنظار للحكم الربانية في تقريرها، وكثيـراً ما تـذكر دوافع تشريعاتها ونتائج الالتزام بها. وفي القرآن الكريم قضايا كثيرة من هذا القبيل، فمثلًا من الأمور المقررة في الشريعة أن السعى في الأرض وكسب الرزق واتباع الأسباب التي جعلها الله سبحانه وتعالى بين الخلائق للحصول على لقمة العيش، هذا السعى أمر مطلوب شرعاً ومن كان صاحب عيال ولديه القدرة على السعي والكسب يؤاخذ إن ترك السعي وضيع العيال. ولكننا لا نجد أن القرآن الكريم قد تعرض لهذا الجانب \_ طلب السعى لتحصيل الرزق والمعاش \_ إلا لماماً، وفي أحاديث عرضية فمثلاً نجد قوله تعالى ﴿فامشوا في مناكبها وكلوا من رزقه وإليه النشور، [الملك: ١٥] جاء في سياق الحديث عن نعم الله على العباد الذي خلق لهم وسائل المعيشة وجعل الأرض ذلولة لهم لا تستعصي عليهم عند السعي عليها أو إقامة المصالح في جنباتها. . . فكل ذلك يقتضى شكر المنعم المتفضل عليهم بذلك وجاء قوله تعالى: ﴿ . . . فإذا قضيتم الصلاة فانتشروا في الأرض وابتغوا من فضل الله واذكروا الله كثيراً لعلكم تفلحون، [الجمعة: ١٠]، جاء بعد النهى عن البيع والكسب عند النداء لصلاة الجمعة بعد قوله تعالى ﴿يأيها الذين آمنوا إذا نودي للصلاة من يوم الجمعة فاسعوا إلى ذكر الله وذروا البيع ذلكم خير لكم إن كنتم تعلمون [الجمعة: ٩] ويقرر علماء الأصول أن الأمر بعد الحظر يفيد الإباحة.

بل نجد أن بعض الآيات تصرف الهمم عن التفكير بالرزق والكسب لأن الله تكفل بهذا الرزق ﴿ . . . وما خلقت الجن والإنس إلا ليعبدون ما أريد منهم من رزق وما أريد أن يطعمون إن الله هو الرزاق ذو القوة المستين (الذاريات:٥٦ ـ ٥٦).

﴿وَأَمُر أَهِلُكُ بِالصِلاةِ وَاصطبِر عليها لا نسألك رزقاً نحن نرزقك والعاقبة للتقوى ﴾ [طه: ١٣٢].

﴿ ومن يتق الله يجعل له مخرجاً ويرزقه من حيث لا يحتسب ومن يتوكل على الله فهو حسبه إن الله بالغ أمره قد جعل الله لكل شيء قدراً ﴾ [الطلاق: ٣].

﴿وكأيِّن من دابَّة لا تحمل رزقها الله يرزقها وإياكم وهو السميع العليم﴾ [العنكبوت: ٦٠].

ويقول الرسول ﷺ: ﴿لُو أَنكُم تُوكَلَّتُم عَلَى الله حَق تُوكُلُهُ لَرْزَقَكُم كَمَا يُرْزَقُ الطير تغدو خماصاً وتروح بطاناً»(١).

والحكمة في عدم الدفع للسعي على الرزق واتباع الأسباب في ذلك علماً أنه شيء مطلوب كما قدمنا لأن غريزة الإنسان في حب التملك، وحب البقاء، وحب تطوير وسائل الرفاه والمتعة كل ذلك كفيل بأن يدفع الإنسان إلى السعي في ذلك.

بينما أمور العبادات والتوجه إلى الطاعات والقربات لا تدفعها إليها الغريزة فكانت الآيات الكثيرة تقررها وتأمر بها.

ومثل ذلك الحقوق المتبادلة بين الوالدين والأولاد.

<sup>(</sup>١) سنن ابن ماجة، كتاب الزهد: ١٣٩٤/٢، ومسند الإمام أحمد: ١٠٠٨.

فالقرآن يقرر في آيات كثيرة وجوب الإحسان إلى الوالدين وخفض الجناح لهما، مثل قوله تعالى:

﴿ وقضى ربك ألا تعبدوا إلا إياه وبالوالدين إحساناً إما يبلغن عندك الكِبَرَ أحدهما أو كلاهما فلا تقل لهما أف ولا تنهرهما وقل لهما قولاً كريماً واخفض لهما جناح الذل من الرحمة وقل ربي ارحمهما كما ربياني صغيراً ﴾ [الإسراء: ٢٣ – ٢٤].

﴿ ووصينا الإنسان بوالديه حملته أمه وهناً على وهن وفصاله في عامين أن الشكر لي ولوالديك إلى المصير. وإن جاهداك على أن تشرك بي ما ليس لك به علم فلا تطعهما وصاحبهما في الدنيا معروفاً واتبع سبيل من أناب إليّ ثم إليّ مرجعكم فأنبئكم بما كنتم تعملون ﴾ [لقمان: ١٥، ١٥].

بينما الحديث عن حقوق الأولاد لا يأتي إلا لماماً وعرضاً إما عند الحديث عن نعم الله سبحانه وتعالى على الإنسان ﴿والله جعل لكم من أنفسكم أزواجاً وجعل لكم من أزواجكم بنين وحَفَدة ورزقكم من الطيبات أفبالباطل يؤمنون وبنعمة الله هم يكفرون [النحل: ٧٢] وعند نهي الأباء عن ارتكاب الجراثم والفواحش في يكفرون ولا تقتلوا أولادكم من إملاق نحن نرزقكم وإياهم ﴾ [الأنعام: ١٥١].

الحكمة في هذا التركيز على جانب والاقتصاد في جانب آخر \_ والله أعلم \_ هو أن رصيد الفطرة وغريزة الأبوة كافية لحمل الوالدين على العناية بالأولاد وإيفاء حقوقهم كاملة.

أما الإحسان إلى الـوالدين فهـو من الأمور التكليفيـة، حيث لا رصيد فـطري دافـع فكان التأكيد والاهتمام.

وهذا هو الشأن فيما نحن بصدده من قضية إثبات وجود الخالق، وقضية توحيد الخالق، فإن الإقرار بوجود خالق للكون، والاعتراف بوجود خالق للإنسان، وتوجيه العبادة إلى خالق الحياة، هذا أمر فطري في الإنسان وأمر جبلي لا يستطيع الفكاك منه، إن قضية الألوهية \_ الإقرار بوجود إله \_ مركوزة في الفطرة الإنسانية بحيث يستحيل اجتثاثها مهما بذلت من جهود لإزالتها، وإنما كل الذي يجري عليها

هو تحريفها عن مسارها وظهورها في صور مشوهة من الانحرافات العقدية مما سبب انحطاطاً في المستوى الخلقي للبشر ومسخاً للملكات والعواطف النبيلة التي ترقيها وتسمو بها عقيدة الألوهية الحقة. فليست القضية إذن بين إنسان يعبد أو لا يعبد \_ أو يقر بإله أو لا يقر \_ فالجميع يعبدون بأسلوب أو بآخر.

وإنما الفارق في المعبود: هل الإنسان يعبد الله سبحانه وتعالى المستحق للعبادة فيوحده ولا يتخذ معه نداً ولا شريكاً، أو أن الإنسان يعبد غير الله من الآلهة التي لا واقع لها في الحقيقة، إن هي إلا أسماء سموها هم وآباؤهم.

فهنا حالتان:

حالة الهدى: فيعبد الناس الله وحده بلا شريك في مراحل البشرية جميعها.

﴿ ولقد بعثنا في كل أمة رسولًا أن اعبدوا الله واجتنبوا الطاغوت فمنهم من هدى الله ومنهم من حقّت عليه الضلالة فسيروا في الأرض فانظروا كيف كان عاقبة المكذبين ﴾ [النحل: ٣٦].

وحالة الضلالة: وتختلف فيها المعبودات من دون الله وتختلف باختلاف الزمان والمكان. لم تعد قضية الألوهية \_ من حيث إثبات الخالق \_ من النظريات التي يقام عليها برهان فإن الفطرة الإنسانية السليمة قد شهدت \_ بضرورة فطرتها، وبديهة فكرتها \_ بصانع قادر حكيم عليم ﴿ولئن سألتهم من خلق السماوات والأرض ليقولن خلقهن العزيز العليم ﴾ [الزخرف/ ٩] وإن هم غفلوا عن هذه الفطرة في السراء فلا شك أنهم يلوذون إليها في حالة الضراء ﴿وإذا غشيهم موج كالظّلَل دَعَوُا الله مخلصين له الدين ﴾ [لقمان / ٣٢].

يقول الشهرستاني في كتابه «نهاية الإقدام في علم الكلام»(١) تعقيباً على إقرار الفطرة بوجود الحالق: (ولهذا لم يرد التكليف بمعرفة وجود الصانع وإنما ورد بمعرفة التوحيد ونفي الشرك).

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) في ص ۱۲٤.

#### ثالثاً:

# منهج القرآن في إثبات التوحيد منهج فطري

يعرض القرآن الكريم قضية التوحيد ويدعو الناس لتوحيد الله ونبذ الشركاء والأنداد ويقيم الحجج والبراهين على وحدانية الله تعالى، يسلك في كل ذلك المنهج الفطري من خلال المشاهدات المحسوسة البسيطة التي يتعامل معها الناس جميعاً على مختلف مستوياتهم العقلية وتباين مشاربهم الفكرية.

إن الكون المادي مكون من عناصر مادية بسيطة ومن هذه العناصر البسيطة تتولد أعقد الأشكال وأضخمها ابتداء من الذرة إلى مسارات الكواكب والأفلاك والمجرات.

وكذلك أمر العقيدة فمن المشاهدات الأولية البسيطة في حياة الناس يكون التوصل إلى الإيمان بخالق الكون ومدبره قيوم السماوات والأرض.

إن مخاطبة الناس بما يدركون، والاستدلال على القضايا بما يحسون وضرب الأمثال بمايفقهون، والاستدلال من خلالها على ما يعقلون، هو الأسلوب الفطري المؤثر الفعال في إيجاد القناعات لديهم وهي الطريقة المثلى لتحريك كوامن الفطرة السليمة واستجاشتها عندهم. إن الأعرابي عندما استدل على قضية عقلية (لا بد لكل حادث من محدث) توصل إلى هذه النتيجة من خلال مشاهداته المحسوسة: البعرة تدل على البعير والأثر يدل على المسير أفسماء ذات أبراج وأرض ذات فجاج الا تدل على السميع البصير؟؟ بلى. إنها الطريقة الفطرية في المحاجة والاستدلال فعندما يفتح العاقل عينيه يستفسر عن مشاهداته لما حوله مَنْ أوجد هذا؟ ولماذا كان على هذه الهيئة دون غيرها؟ وكيف يعمل هذا؟ وما مصير هذا؟ إن الأسئلة بسيطة، وفي نفس الوقت هي صعبة؟!

بسيطة في إثارتها، صعبة في الحصول على الإجابة المقنعة التي يطمئن لها القلب ويستسلم لها العقل.

والقرآن بدأ هذه البدايات المبسطة وتوصل إلى تلك النتائج الباهرة المقنعة من خلال إقامة البراهين. ولو ذهبنا نسوق الأمثلة على أسلوب القرآن الكريم الفطري في المحاجة والاستدلال لامتد بنا المجال، ولكن نستدل على ذلك من خلال آيات سورة الواقعة، فنتدبر قول الله تعالى فنحن خلقناكم فلو لا تصدقون هذه هي القضية التي يراد إثباتها والاستدلال عليها، وهي قضية: تفرد الله سبحانه وتعالى بالخلق والإيجاد وعدم وجود الشركاء له في ذلك: فما هي الأدلة؟

(أفرأيتم ما تمنون، أأنتم تخلقونه أم نحن الخالقون، نحن قدرنا بينكم الموت وما نحن بمسبوقين على أن نبدًل أمثالكم وننشئكم في ما لا تعلمون، ولقد علمتم النشأة الأولى فلو لا تذكرون، أفرأيتم ما تحرثون، أأنتم تزرعونه أم نحن الزارعون، لو نشاء لجعلناه حطاماً فظلتم تفكهون إنا لمغرمون، بل نحن محرومون، أفرأيتم الماء الذي تشربون، أأنتم أنزلتموه من المزن أم نحن المنزلون لو نشاء جعلناه أجاجاً فلو لا تشكرون. أفرأيتم النار التي تورون، أأنتم أنشأتم شجرتها أم نحن المنشئون، نحن جعلناها تذكرة ومتاعاً للمقوين، فسبح باسم ربك العظيم الواقعة: ٧٥ – ٧٤].

## يقول سيد قطب في تفسيره لهذه الآيات:

(وفيه تنجلي طريقة القرآن في مخاطبة الفطرة البشرية، وفي تناول الدلائل الإيمانية، وفي التلطف إلى النفوس في بساطة ويسر، وهو يتناول أكبر الحقائق في صورها القريبة الميسورة. إن هذا القرآن يجعل من مألوفات البشر وحوادثهم المكرورة قضايا كونية كبرى، يكشف فيها عن النواميس الإلهية في الوجود، وينشىء بها عقيدة ضخمة شاملة وتصوراً كاملاً لهذا الوجود. إن طريقة القرآن في مخاطبة الفطرة البشرية تدل بذاتها على مصدره، . . . إنه المصدر الذي صدر منه الكون، فطريقة بنائه هي طريقة بناء الكون. . .

المشاهدات التي تدخل في تجارب كل إنسان: النسل، والزرع، والماء، والنار أي إنسان على ظهر هذه الأرض لم تدخل هذه المشاهدات في تجاربه؟ أي ساكن كهف لم يشهد نشأة حياة جنينية، ونشأة نبتة، ومسقط ماء، وموقد نار...

ومن هذه المشاهدات التي رآها كل إنسان ينشىء القرآن العقيدة، لأنه يخاطب كل إنسان في كل بيئة... وهذه المشاهدات البسيطة الساذَجة هي بذاتها أضخم الحقائق الكونية وأعظم الأسرار الربانية... فهي في بساطتها تخاطب فطرة كل إنسان... وهي في حقيقتها موضوع دراسة أعلم العلماء إلى آخر الزمان...)(١).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) في ظلال القرآن: ٣٤٦٦/٦ باختصار.

#### رابعاً:

# ربط قضايا العقيدة بمصالح العباد في حياتهم المعاشية

إن العقيدة النظرية المجردة مهما كانت مثالية النظرة إلى الأمور، ومهما كانت سليمة البراهين، قوية الحجج، تبقى عقيدة باهتة باردة في زاوية من زوايا العقل البشري غير فاعلة في النفس الإنسانية، لا تحرك المشاعر ولا تطلق الطاقات.

أما إذا كانت العقيدة متوغلة في النفس الإنسانية محركة للنوازع الفطرية فيها من الرغبة والرهبة تستجيش المشاعر وتثير العواطف، وتتدخل في حياة الإنسان اليومية وتربط مصالحه المباشرة بشؤونها فلا شك أن عقيدة هذا شأنها تكون عقيدة فعالة محركة مسيطرة على تطلعات النفوس وعلى خلجات القلوب. وإذا تتبعنا أسس العقيدة الإسلامية من خلال عرض القرآن الكريم نجدها كلها لها أثر فعال في حياة الناس ومصالحهم في الحياة الدنيا، وعقيدة الألوهية بشكل خاص.

فأسماء الله سبحانه وتعالى وصفاته العلى تنجلي فيها هـذه المعاني فـإن إلهاً من صفاته:

الخالق، الرازق، المهيمن، العزيز، الجبار، المنتقم، الضار، النافع، ذو الجلال والإكرام، الغفور، الودود، الرحمن، الرحيم.

إنه إله يرهب جانبه، ويُتّقى غضبه ونقمته، ويرغب إليه، ويسعى للحصول على رضاه.

وإله لا يملك ضراً ولا نفعاً ليس إلهاً حقاً ولا جديـراً بالعبـودية ﴿قـل أتعبدون من دون الله ما لا يملك لكم ضراً ولا نفعاً والله هو السميـع العليم﴾ [المائدة: ٧٦].

ولو تتبعنا آيات القرآن الكريم في شأن الألوهية، لوجدنا الدعوة الصريحة إلى

توحيد الإله الذي في قبضته مصائر الأمور، تحت سطوته مقادير الأرزاق فالكون الذي يحيط بالإنسان قد سخره الله سبحانه وتعالى لمصالح البشر.

﴿الله الذي خلق السموات والأرض وأنزل من السماء ماءً فأخرج به من الشمرات رزقاً لكم، وسخر لكم الفلك لتجري في البحر بأمره وسخر لكم الأنهار وسخر لكم الشمس والقمر دائبين وسخر لكم الليل والنهار وآتاكم من كل ما سألتموه، وإن تعدوا نعمة الله لا تحصوها إن الإنسان لظلوم كفار، [إبراهيم: ٣٢ \_ ٣٤].

وقل من يرزقكم من السماء والأرض أمن يملك السمع والأبصار ومن يُخرج الحي من الميت ويخرج الميت من الحيّ ومن يدبّر الأمر فسيقولون الله، فقل أفلا تتقون، فذلكم الله ربكم الحق، فماذا بعد الحق إلا الضلال فأنى تُصرفون، كذلك حقت كلمة ربك على الذين فسقوا أنهم لا يؤمنون، قل هل من شركائكم من يبدؤ الخلق ثم يعيده فأنى تؤفكون، قبل هل من شركائهم من يهدي إلى الحق قل الله يهدي للحق أفمن يهدي إلى الحق أحق أن يتبع أمن لا يهدّي إلا أن يهدى فما لكم كيف تحكمون [يونس: ٣١ \_ ٣٥].

\_ والأرض وما فيها من مخزونات الطاقات والأقوات وما فيها من تناسق وانسجام وتوازن، كلها من صنع الواحد اللطيف الخبير جعلها مهيأة لمصالح عباده:

﴿والأرض مددناها وألقينا فيها رواسي وأنبتنا فيها من كل شيء موزون وجعلنا لكم فيها معايش ومن لستم له برازقين وإن من شيء إلا عندنــا خــزائنــه ومــا ننزلــه إلا بقدر معلوم ﴾ [الحجر: ١٩ ــ ٢١].

- والأنعام والبهائم التي تفوق الإنسان قوة وجلداً، سلب الخالق سبحانه وتعالى منها الرغبة في المقاومة والتمرد وجعلها ذلولة فمنها يركب ومنها يأكل: ﴿والأنعامَ خلقها لكم فيها دفء ومنافع ومنها تأكلون، ولكم فيها جمالً حين تريحون وحين تسرحون، وتحمل أثقالكم إلى بلدٍ لم تكونوا بالغيه إلا بشقّ الأنفس إن ربكم لرؤوف رحيم، والخيلَ والبغالَ والحمير لتركبوها وزينة ويخلق

ما لا تعلمون وعلى الله قصد السبيل ومنها جائر ولوشاء لهداكم أجمعين النحل: ٥ \_ ٩].

وأو لم يروا أنا خلقنا لهم مما عملت أيدينا أنعاماً فهم لها مالكون، وذللناها لهم فمنها ركوبهم ومنها يأكلون ولهم فيها منافع ومشارب أفلا يشكرون واتخذوا من دون الله آلهة لعلهم ينصرون [يس:٧١ – ٧٤].

وحيثما قلبنا النظر في أرجاء الكون الفسيح، وفي جنبات الأرض المترامية الأطراف، وتمعنا في عوالم الكائنات الحية من الدواب والطير والحشرات لوجدنا قضية التسخير لمصالح العباد تصادفنا في كل وجهة وفي كل مجال:

والله أنزل من السماء ماءً فأحيا به الأرض بعد موتها إن في ذلك لآية لقوم يسمعون، وإن لكم في الأنعام لعبرة نسقيكم مما في بطونه من بين فرث ودم لبنا خالصاً سائغاً للشاربين، ومن ثمرات النخيل والأعناب تتخذون منه سكراً ورزقاً حسناً إن في ذلك لآية لقوم يعقلون، وأوحى ربك إلى النحل أن اتخذي من الجبال بيوتاً ومن الشجر ومما يعرشون، ثم كُلي من كل الثمرات فاسلكي سُبل ربّك ذُللاً يخرج من بطونها شراب مختلف ألوانه فيه شفاء للناس إن في ذلك لآية لقوم يتفكرون والنحل: ٦٥ ـ ٦٩].

ولو تتبعنا مادة (سخر) وكلمة (لكم) في القرآن الكريم لوجدنا العجائب من مجالات اهتمام القدرة الإلهية بمصالح عباده في هذا الكون.

\* \* \*

#### خامساً:

# مجالات الاستدلال على قضية الألوهية

لما كان تصور قضية الألوهية يعطي مدلولًا معيناً من حيث الخلق والتدبير والتسخير ودقة صنع العليم اللطيف الخبير.

فإن آيات القرآن الكريم تناولت في سياق الاستدلال على الوحدانية وما يستلزمها من صفات الجلال والجمال والكمال.

(أ) تناولت الكون الفسيح لبيان عظمة الخالق جل جلاله، وسعة ملكه، ودقة علمه المحيط بكل شيء ولطفه ورحمته بمخلوقاته.

﴿ هو الذي خلق السموات والأرضَ في ستة أيام ثم استوى على العرش يعلم ما يلج في الأرض وما يخرج منها وما ينزل من السماء وما يعرج فيها وهو معكم أينما كنتم والله بما تعملون بصير. له ملك السموات والأرض وإلى الله ترجع الأمور، يولج الليل في النهار ويولج النهار في الليل وهو عليم بذات الصدور (الحديد: ٤ ـ ٦٦).

(ب) وتناولت آيات الذكر الحكيم، في سياق الاستدلال على تفرد الخالق سبحانه وتعالى بالخلق والتكوين، تناولت الإنسان في خُلْقه، خُلُقِه، فكره، غرائزه وفطرته، استعداداته، وأحواله النفسية والسلوكية في ارتقائه وهبوطه وتعاليه واستفاله...

ولو ذهبنا نستعرض حديث القرآن الحكيم عن الإنسان لوقفنا مشدوهين من هذا العرض الجذاب المثير ولوقفنا على جلية الأمر في تفرد الإنسان بنوع من الاهتمام لا تحظى به المخلوقات الأخرى.

ففي خلقه وتكوينه: ﴿ولقد خلقنا الإنسان من سلالة من طين، ثم جعلناه نطفة في قرار مكين، ثم خلقنا النطقة علقة فخلقنا العلقة مضغة فخلقنا المضغة عظاماً فكسونا العظام لحماً ثم أنشأناه خلقاً آخر فتبارك الله أحسن الخالقين﴾ [المؤمنون: ١٢ - ١٤].

وفي خواصّه واستعداده: ﴿الرحمن، علم القرآن، خلق الإنسان، علمه البيان﴾ [الرحمن: ١ - ٤].

﴿ اقرأ باسم ربك الذي خلق. خلق الإنسان من علق. اقرأ وربك الأكرم. الذي علّم بالقلم. علم الإنسان ما لم يعلم ﴾ [العلق: ١ – ٥].

﴿إِنَا عَرَضَنَا الأَمَانَةُ عَلَى السَمُواتُ والأَرْضُ والجبالُ فأبين أَن يَحَمَّلُنَهَا وأَشْفَقَنَ منها وحملها الإنسان إنه كان ظلوماً جهولاً. ليعنَّبُ الله المنافقين والمنافقات والمشركين والمشركات، ويتوبُ الله على المؤمنين والمؤمنات. وكان الله غفوراً رحيماً ﴾ [الأحزاب: ٧٢ – ٧٣].

يقول الشيخ جمال الدين القاسمي في كتابه «دلائل التوحيد»(١):

(ولما كانت معرفة العالم كله تصعب على الإنسان الواحد لقصور أفهام بعضهم عنها واشتغال بعضهم بالضرورات التي يعرفها منهم جعل تعالى لكل إنسان من نفسه وبدنه عالماً صغيراً أوجد فيه مثال ما هو موجود في العالم الكبير ليجري ذلك من العالم مجرى مختصر من كتاب بسيط يكون مع كل أحد نسخة يتأملها في الحضر والسفر والليل والنهار فإن نشط وتفرغ للتوسط في العلم نظر في الكتاب الكبير الذي هو العالم، فيطلع منه على الملكوت ليغزر علمه ويتسع فهمه وإلا فله مقنع بالمختصر الذي معه، ولذا قال تعالى ﴿وفي أنفسكم أفلا تبصرون﴾ الذاريات: ٢١].

(ج) كما تناولت الآيات القرآنية الحيوان، خَلْقه، غرائزه، وظيفته، تجمعه وعمله.

<sup>(</sup>١) انظر: ص ٢٩.

إن حديث القرآن الكريم عن الحيوان هو حديث الخالق الذي خلق ما في الكون لغاية، وأسند إليه دوراً، وهداه إلى سبيل معيشته وتحصيل رزقه، وأسلوب التفاهم والمعايشة بين أفراده وجماعته.

إنها مخلوقات الله سبحانه وتعالى الذي لم يجعل في هذا الكون شيئاً مجرداً عن المنفعة أو مجرداً عن مهمة أو خلق عبثاً.

إن تجريد أي شيء من وظائف ومهمات يتنافى مع الحكمة العليا في الخلق.

ونكتفي بإشارات مقتضبة في عالم الحيوان، وقد مرت جملة من الآيات تتحدث عنها عند الحديث عن ربط أمور العقيدة بمصالح العباد في الحياة الدنيا.

ونشير هنا إلى جوانب لم تذكر هناك تتعلق بالحيوان:

﴿ وقالوا لولا نُزّل عليه آية من ربه قل إن الله قادر على أن ينزل آية ولكن أكثرهم لا يعلمون. وما من دابّة في الأرض ولا طائر يطير بجناحيه إلا أمم أمثالكم ما فرّطنا في الكتاب من شيء ثم إلى ربهم يحشرون والذين كفروا بآياتنا صمّ وبكم في الطلمات من يشأ الله يضلله ومن يشأ يجعله على صراط مستقيم في الظلمات عن يشأ الله يضلله ومن يشأ يجعله على صراط مستقيم [الأنعام: ٣٧ \_ ٣٩].

ولقد جاءت هذه الآيات الكريمة في سياق موقف المشركين من رسالة رسول الله على فإنهم لا يكذبونه لأنهم لم يجربوا عليه كذباً قط، ولكن الظالمين كانوا بآيات الله يجحدون فلا يؤمنون بالآيات الكريمة ولا بالدعوة التي أتى بها محمد ومع ما في ضمن هذا الكلام الذي قالوه من تناقض فكيف لا يجرب عليه كذب طيلة حياته، ثم يكذب أعظم كذبة على خالق السموات والأرض إلا أنهم قالوها وارتضوها، والعقل المشرك يقبل مثل هذا التناقض ويستسيغه، طلبوا معجزات وخوارق على صحة ما جاء به محمد وله فجاءت اللفتة إلى هذه الأمم التي تعيش بينهم من غير البشر إنهم لو تدبروا ما حولهم لاكتفوا بما يرون عن طلب الآيات، فإنهم ليسوا وحدهم في هذا الكون، بل حولهم أحياء أخرى كلها ذات أمر منتظم، يوحي بالقصد والتدبر والحكمة، يوحي كذلك بوجود الخالق، ووحدة التدبير الذي يأخذ به خلقه كله.

إنه ما من دابة تدب على الأرض \_ وهذا يشمل كل الأحياء من حشرات وهوام وزواحف وفقاريات وما من طائر يطير بجناحيه في الهواء \_ وهذا يشمل كل طائر من طير أو حشرة وغير ذلك من الكائنات الطائرات، ما من خلق حي في هذه الأرض كلها إلا وهو ينتظم في أمة، ذات خصائص واحدة، وذات طريقة في الحياة واحدة كذلك . . . شأنها في هذا شأن أمة الناس ما ترك الله شيئاً من خلق بدون تدبير يشمله، وعلم يحصيه، وفي النهاية تحشر الخلائق إلى ربها فيقضي في أمرها بما يشاء)(١).

إن هذه الكائنات الحية المبشوثة في جنبات الأرض آيةبل آيات في الـدلالة على خالقها ورازقها وهاديها إلى سبل معايشها وإلى وظائفها. . .

ولكن العقول والقلوب الغافلة لا تنظر نظرة التدبر فيما حولها لتهتدي إلى مبدع هذه المخلوقات ومبدع أنظمة حياتها، بل تريد خارقة مادية كما أرسل الأولون يريدون إنزال كنز من السماء، أو إتيان الله والملائكة قبيلًا، أو تفجير الأنهار خلال ديارهم أو زحزحة الجبال عنهم، أو رقي النبي على في السماء لإحضار كتاب من السماء يقرؤنه وفيه أسماؤهم آمن يا فلان وآمن يا فلان.

أما القلوب المهتدية بنور الحق الباقية على فطرتها السليمة فإن مجرد لفت نظرها إلى ما حولها من الإبداع والانتظام كفيل لإشراق نور الإيمان فيها وتحريكها إلى الخير والصلاح والفلاح.

(د) ولا يقل اهتمام الأيات الكريمة في مجال الاستلال بالنبات وعالمه وشؤونه عن عالم الإنسان والحيوان.

فهناك أيضاً الإبداع، وهناك النظام وأداء الدور الوظيفي في خضم هذه الحياة.

﴿ وهو الذي أنزل من السماء ماء فأخرجنا به نبات كل شيء فأخرجنا منه خضراً نخرج منه حباً متراكباً ومن النخل من طلعها قنوان دانية وجنات من أعناب والزيتون

<sup>(</sup>١) في ظلال القرآن لسيد قطب: ٢/(١٠٨٠).

والرمان مشتبهاً وغير متشابه انظروا إلى ثمره إذا أثمر وينعه إن في ذلكم لآيات لقـوم يؤمنون﴾ [الأنعام: ٩٩].

﴿هُو الذي أنزل من السماء ماءً لكم منه شراب ومنه شجر فيه تسيمون، ينبت لكم به الزرع والزيتون والنخيل والأعناب ومن كل الثمرات إن في ذلك لآية لقوم يتفكرون﴾ [النحل: ١٠ ـ ١١].

هذه أبرز المجالات التي تعرض القرآن الكريم من خلالها لـلاستدلال على الخالق سبحانه وتعالى، وهي المجالات الرئيسية في هذه الحياة الدنيا.

\* \* \*

# أبرز أنواع الأدلة على توحيد الله جل جلاله في القرآن الكريم

# الحكمة في تنوع الأدلة وتعدد الأساليب القرآنية في عرضها:

تنوعُ الأساليبِ القرآنية في عـرض الأدلة على أن هـذا الكون مخلوق لخـالق وإبراز الأدلة من خلال مختلف مجالاته، لحكمة عليا وهي مراعاة استعداد الإنسـان وتنوع ثقافاته.

- \_ فمن كان يهتم بعلم الفلك سيجد من الأدلة الكافية ما يقنعه أن لهذا الجانب الكوني خالقاً ولم يكن ليوجد صدفة.
- \_ ومن كان يهتم بالطبيعة وعلوم طبقات الأرض فسيجد بغيته من الأدلة في آيات القرآن.
- \_ ومن كان يهتم بعلم النبات فسيجد من الآيات ما يلفت النظر إلى دقة صنع الله سبحانه وتعالى في خلق النبات.
- \_ أما الإنسان والمهتمون بتركيبه الجسماني وطاقاته المادية والمعنوية فهو عالم قائم بذاته.

ولعل هذا الأمر \_ والله أعلم \_ هي الحكمة الكامنة في الاستدلال على قضية الخلق في هذه المجالات وبهذه الوفرة من التنوع في الأدلة.

إلا أن أدلة الخلى والإبداع تصبّ بجملتها على إبطال قضية أزلية الكون والمخلوقات وتثبت تفرد الله سبحانه وتعالى في خلقها وإيجادها، وكذلك سائر أنواع الأدلة، وأدلة العناية تبرز جانباً آخر وهو إبطال قضية الصدفة في السنن الكونية وطريقة عمل المخلوقات وأدائها وظائفها.

إن هداية الإنسان إلى طريق الحق لا تكون دائماً بجدوى الأدلة الصحيحة، وقوتها ووجاهتها. فكم من شخص قد أبدى وجاهة الأدلة التي يناقش بها، وإنه لا يجد وسيلة لدفعها أو ردها، ومع ذلك لا تستسلم نفسه ولا يخضع عقله وقلبه لما أُفحم به، بل يبقى على كفره وإلحاده.

وربما صادفته حادثة معينة في حياته كانت سبباً لإيمانه والتزامه بدعوة الحق.

\_ لقد آمن بعض المشركين في صدر الإسلام لأسباب لا تحصى .

فمنهم من آمن لأنه اطلع من سيرة رسول الله على جوانب مشرقة \_ وكل سيرته تشرق ضياءً وحقاً عليه الصلاة والسلام \_ ما حمله على إعلان كلمة التوحيد وأن يشهد شهادة الحق، فقد قال أحدهم، لقد رأيت محمداً لا يدعو إلى شيء إلا ويكون أول العاملين به، ولا ينهى عن شيء إلا ويكون أول المجتنبين له.

- وآمن بعضهم لما حدثه به رسول الله على من المستقبل المشرق للإسلام وانتشار الأمن والطمأنينة في المجتمع الإسلامي، ووفرة المال بين الأيدي، وفتح البلاد المزدهرة (كمدائن فارس...) على أيدي المسلمين حداثة سراقة بن مالك(١)، وعدي بن حاتم(٢).

أو بإخبار رسول الله ﷺ له بأمر غيبي كما حدث لعمير بن وهب، عندما جاء لاغتيال رسول الله في المدينة بعد (بدر) وتحمل صفوان بن أمية ديونه وتكفل عياله، . . . وقد جاء متظاهراً بفداء ابنه (وهب) (٣) .

- \_ وآمن بعضهم لأن رسول الله ﷺ يعطي عطاء من لا يخشى الفقر.
- وآمن بعضهم لأنه عندما قتل أحد الصحابة، وفي لحظة لا يمكن أن يكون فيها المرء إلا صادقاً مع نفسه قال ذاك الصحابي: (فزت بها ورب الكعبة)(٤)...

<sup>(</sup>١) انظر: السيرة النبوية لابن هشام: ٢٣٣/٢.

<sup>(</sup>٢) انظر تفصيل ذلك في: السيرة النبوية لابن هشام: ٢١٢/٤.

<sup>(</sup>٣) السيرة النبوية لابن هشام: ٧١/٣.

<sup>(</sup>٤) انظر ذلك في: ترجمة (جبار بن سلمي) في أسد الغابة لابن الأثير: ١/٣١٥.

\_ يذكر وحيد الدين خان في كتابه القيم «الإسلام يتحدى» حادثة مع أحد علماء الفلك البريطانيين فيقول: حادثة الدكتور عناية الله المشرقي (١٩٠٩م) مع الفلكي المشهور السير جيمس جينز \_ الأستاذ بجامعة كمبردج عندما رآه يذهب إلى الكنيسة، والإنجيل تحت إبطه، ثم تواعدا على لقاء.. وعندما اجتمعا تحدث عن تكوين الأجرام السماوية ونظامها المدهش، وأبعادها وفواصلها اللامتناهية، وطرقها، ومداراتها وجاذبيتها، وطوفان أنوارها المذهلة... حتى إنني شعرت \_ أي المدكتور عناية الله \_ بقلبي يهتز بهيبة الله وجلاله، وأما السير جيمس فوجدت شعر رأسه قائماً والدموع تنهمر من عينيه، ويداه ترتعدان من خشية الله، وتوقف فجأة، ثم بدأ يقول: (يا عناية الله، عندما ألقي نظرة على روائع خلق الله يبدأ وجودي يرتعش من يقول: (يا عناية الله، عندما أركع أمام الله وأقول له: (إنك لعظيم) أجد أن كل جزء من البحلال الإلهي وعندما أركع أمام الله وأقول له: (إنك لعظيم) أجد أن كل جزء من كياني يؤيدني في هذا الدعاء، وأشعر بسكون وسعادة عظيمين، وأحس بسعادة تفوق سعادة الآخرين ألف مرة. أفهمت، يا عناية الله لماذا أذهب إلى الكنيسة؟!

يقول عناية الله: لقد أحدثت هذه المحاضرة طوفاناً في عقلي، وقلت له: (لقد تأثرت جداً بالتفاصيل العلمية التي رويتموها لي، تذكّرت بهذه المناسبة آية من آي كتابي المقدس فلو سمحتم لي بقراءتها عليكم، فهز رأسه قائلاً: بكل سرور. فقرأت عليه الآية التالية:

﴿ وَمِن الجبال جُدَدُ بيض وحُمْرٌ مختلفٌ ألوانُها وغرابيبُ سود، ومن الناس والدواب والأنعام مختلفٌ ألوانُه كذلك، إنما يخشى اللَّهَ من عباده العلماءُ ﴾ (١).

فصرخ السير جيمس قائلًا:

ماذا قلت؟ إنما يخشى الله من عباده العلماء؟ مدهش! وغريب! وعجيب حداً!!

إن الأمر الذي كشفت عنه دراسة ومشاهدة استمرت خمسين سنة، من أنبأ محمداً به؟ هل هذه الآية موجودة في القرآن حقيقة؟ لوكان الأمر كذلك، فاكتب شهادة منى أن القرآن كتاب موحى به من عند الله)(٢).

<sup>(</sup>۱) فاطر: ۲۷ ـ ۲۸ . (۲) الإسلام يتحدى: ۲۱۱، ۲۱۱ .

ورسول الله على الطبيب المداوي لأمراض القلوب وعلل النفوس كان يصنع لكل حالة مرضية علاجها بعد أن يشخص بنور النبوة الداء الذي يعاني منه المريض.

وهذا التنوع هو المنهج القرآني الذي نلحظه في عرض أدلة التوحيد فقد شملت هذه الجولات جميع مجالات الآفاق، من فلك وطبيعة ومن جبال وبحار، وأنهار، وسحب وأعاصير. . . كما شمل خلق الإنسان وأسرار تطوره ونشأته وأغوار نفسه واستعداداتها وأشواقها وأهواءها وشهواتها.

\* \* \*

# أولًا:

# أدلة الخلق والإبداع

جاءت أدلة الخلق والإبداع من خلال آيات القرآن الكريم على أوجه مختلفة للدلالة على توحيد الله سبحانه وتعالى وتفرده بالإيجاد، وتناولت مجالات الخلق المختلفة من أمور في الكون وفي الحياة والإنسان والنبات والظواهر الجوية، تارة بالإجمال وتارة بالتفصيل، وبأساليب متنوعة من استفهام إلى حصر عن طريق النفي والإثبات وإلى إثارة تساؤلات وإلى لفت نظر في الكون المحيط لمعرفة البدء والنهاية والمصير...

ولعل الحكمة في تنوع هذه الأساليب في العرض أن يجد المرء في جميع أحواله النفسية والفكرية ما يلفت النظر للتدبر في آيات الخالق ووحذانيته.

ففي حالات يكون الإنسان مستغرقاً في التأمل في الكون الواسع الهائل بأجرامه وكواكبه ومساراتها وأفلاكها من غير أن يركز تفكيره على زاوية محددة معينة في هذا الكون فيجد من الآيات الكريمة ما تناولت هذا التعميم والشمول.

وفي بعض الحالات يكون شديد التأمل في زاوية من زوايا الكون أو في ظاهرة فلكية محددة فيجد القرآن الكريم قد أشار في مواطنه إلى مثل هذا التأمل.

وكثيراً ما يلفت نظر الإنسان إلى أحد مخلوقات الله سبحانه وتعالى من الدواب والحشرات أو الطيور فيستغرق في التفكير بشأنها ونجد أن القرآن الكريم قد عرض مثل هذه الجوانب في المخلوقات ولفت النظر إلى دقة الخلق والصنع والإبداع فيها.

وهكذا في سائر مجالات الحياة والكون من البحار والأشجار والأنهار. . . بل

قد يخطر على فكر الإنسان أمور مجردة كفكرة الخلق والإبداع نفسها أو التناسق والجمال في قضية الإبداع، وكل هذه الأمور قد عرضها القرآن بأساليب شتى .

وفيما يلي سنحاول أن نتعرف على جملة من الآيات القرآنية التي تناولت قضية الخلق والإبداع من جوانب مختلفة:

١ – يثير القرآن الكريم أحياناً قضية الخلق والإبداع بشكلها العام المجرد عن مخلوق محدد يثير ذهن الإنسان ويثير المحاكمة العقلية لديه فلنتأمل قول الله تعالى:

﴿ أُم جعلوا لله شركاء خلقوا كخلقه فتشابه الخلق عليهم قبل الله خالق كل شيء وهو الواحد القهار﴾ [الرعد: ١٦].

إن العموم المأخوذ من (كل شيء) يشمل أي مخلوق يمكن أن يخطر للإنسان، وللعقل البشري أن يتجول بين مخلوقات الله سبحانه وتعالى التي يمكنه أن يتصورها لتصلح مثالاً لوقوع فعل الخلق عليه وليكون نموذجاً لصنعة الله وإبداعه.

ويدخل في هذا العموم هؤلاء المعاندون وآلهتهم المزعومة فإنهم أشياء أيضاً قد خلقهم الله سبحانه وتعالى من العدم، فهل يستطيعون إقامة البرهان على أنهم أوجدوا أنفسهم أو أن غير الله سبحانه وتعالى خلقهم، بل الواحد القهار هو المتفرد بالخلق والإيجاد ومثل هذا الشمول نجده في قوله تعالى: ﴿وخلق كل شيء فقدره تقديراً﴾ [الفرقان: ٢]، وقوله: ﴿إنا كل شيء خلقناه بقدر. وما أمرنا إلا واحدة كلمح بالبصر﴾ [القمر: ٤٩ ـ ٥٠]. وفي الآيتين الأخيرتين يضاف إلى الشمول أو العموم في الخلق قضية التقدير، فليس الخلق العشوائي بل الخلق المقدر بمقادير معينة وأوصاف محددة قد أوجدها الله سبحانه تعالى وأبدعها لتؤدي دوراً معيناً ووظيفة معينة بين المخلوقات.

٢ – ومن الآيات التي تتحدث عن الخلق والإبداع آيات تتحدث عن
 مجالات متعددة للخلق من غير أن تخصص جانباً منها بالتفصيل والتركيز.

فآيات تتناول الكون والسماوات والأرض بشكل عام، وآيات أخرى تتناول عرض مخلوقات في الكون وظواهر كونية وإشارات إلى مخلوقات مختلفة، وكأن القصد من ذلك إثارة التساؤلات في الذهن حولها من الذي خلقها، ومن الذي صورها على هذا الشكل. . . فلنتدبر قول الله تعالى خلق السموات بغير عمد ترونها، وألقى في الأرض رواسي أن تميد بكم وبث فيها من كل دابة وأنزلنا من السماء ماءً فأنبتنا فيها من كل زوج كريم، هذا خلق الله فأروني ماذا خلق الذين من دونه بل الظالمون في ضلال مبين [لقمان: ١٠ - ١١].

إنها جولة تأملية في السماوات التي لا ترون لها عمداً، والأرض المستقرة بسكانها من غير اضطراب. وهذه الدواب المبثوثة في جنباتها، تعيش حسب طرائقها الخاصة في معايشها وأسلوب تعاملها ودفاعها عن نفسها ثم هذا الماء الذي جعل منه كل شيء حي، كلها مخلوقات تسبح بحمد خالقها وتوحده، فأروني مخلوقات للشركاء المزعومين؟!

\_ وفي آية فاطر ألوان وأصباغ أخرى من هذه المخلوقات البديعة تثير الدهشة للمتأمل فيها! ﴿ أَلَم تَرَ أَنَ اللهُ أَنزَلَ مِن السماء ماءً فأخرجنا به ثمراتٍ مختلفاً ألوانها ومن الجبال جُدَدٌ بِيض وحمرٌ مختلف ألوانها وغرابيب سود، ومن الناس والدواب والأنعام مختلف ألوانه كذلك إنما يخشى الله من عباده العلماء إن الله عزيز غفور﴾ [فاطر: ٢٧ \_ ٢٨].

إن في كل نوع من هذه الأنواع ألواناً مختلفة المذاق فالثمرات التي تسقى أشجارها بماء واحد وتتغذى بتربة واحدة تخرج مختلفة الألوان والحجوم والطعوم.

والجبال هذه المخلوقات الضخمة على الرغم من أنها من مادة الأرض ومعادنها، ودورها واحد في ترسية الأرض وحفظ توازنها، مختلفة السلاسل والطرق والأصباغ فمن بيضاء ناصعة البياض ومن حمراء قانية الاحمرار، ومن سوداء حالكة السواد، ومنها الهشة والصلبة والمشتملة على زبر الحديد والنحاس وعروق الذهب والفضة...

أما الاختلاف الأشد والتنوع الأكثر ففي عالم الأحياء فالناس مختلفو الأطوال

والأشكال والألوان ﴿ومن آياته خلق السموات والأرض واختلاف ألسنتكم وألوانكم﴾ [الروم: ٢٢] بل القدرات العقلية والنفسية والاستعدادات الروحية. . . وقل مثل ذلك في الأنعام والدواب.

إن الآيتين تناولت شرائح متباينة من المخلوقات، ولكن بقي في حدود الإجمال مع كل شريحة منها ولم يدخل إلى تفاصيلها الدقيقة، وإنما هو لفت النظر إلى الاختلاف بينها فمن شريحة الثمار والنبات إلى شريحة الطبيعة الجامدة الصماء، إلى شريحة الكائنات الحية من إنسان ودواب وأنعام.

" — إلا أننا نجد أن آيات كثيرة تخصص مجالاً واحداً من المجالات ثم تفصل فيه تفصيلاً دقيقاً بل قد تدخل في التفصيلات ما لا تدركه حواسنا ومعلوماتنا الحاضرة، ولعل أمام الأجيال اللاحقة فسحة من البحث والتقصي والتدبر لإدراك جوانب ودقائق أخرى، ولا يحيط بعلم الخالق أحد فلننظر في قوله تعالى في مجال الكون:

ومن يقل منهم إني إلّه من دونه فذلك نجزيه جهنم كذلك نجزي الظالمين، أولم ير الذين كفروا أن السماوات والأرض كانتا رتقاً ففتقناهما وجعلنا من الماء كل شيء حيّ أفلا يؤمنون، وجعلنا في الأرض رواسي أن تميد بهم وجعلنا فيها فجاجاً سبلاً لعلهم يهتدون، وجعلنا السماء سقفاً محفوظاً وهم عن آياتها معرضون، وهـو الـذي خلق الليـل والنهار والشمس والقمر كـل في فلك يسبحون وهـو الـذي خلق الليـل والنهار والشمس والقمر كـل في فلك يسبحون [الأنبياء: ٢٩ – ٣٣]. إنها جولة في أقطار السماوات والأرض ممتدة عريقة في القدم، ونظرة ثاقبة في أصل السماوات والأرض يـوم كانتا رتقاً ملتصقة متحدة متشكلة من مادة واحدة، ففتقها خالقها سبحانه وتعالى، إن مداركنا لا تصل بصورة قاطعة إلى هذا الرتق، وكيفية الفتق وإن كانت العلوم الفلكية والطبيعية بدأت تخطو خطوات بدائية ولكنها حثيثة للتعرف على أصل الكون بدراسة ظواهر بعض خطوات بدائية ولكنها حثيثة للتعرف على أصل الكون بدراسة ظواهر بعض الكواكب، وبعد أن عرفوا أن مادة القمر من نفس مادة الأرض، وقد علموا في السابق ما في النيازك ومخلفات الشهب التي تسقط على الأرض من الفضاء، وأنها من معادن مشابهة لأنواع المعادن في الأرض. إن هذه الحقيقة الهائلة التي نقرؤها في هذه الآيات هي مجال أبحاث كبار المختصين \_ ولا تقل الحقيقة الثانية في هذه الآيات هي مجال أبحاث كبار المختصين \_ ولا تقلّ الحقيقة الثانية في

ضخامتها في علم الأحياء عن الحقيقة الأولى.

وقد أصبح من بدهيات العلم الحديث البحث عن الحياة حيث يوجد الماء، ليس على الأرض وحدها بل في الكواكب الأخرى.

\_ والحقيقة الثالثة في هذه الآيات هي خلق الجبال وإسناد دور الإرساء وحفظ التوازن للأرض بواسطتها، وقد أصبح هذا الدور للجبال من مسلمات العلم الحديث وتشبيه الجبال في آيات أخرى بالأوتاد من أدق التشبيهات واقعاً ووظيفةً.

إننا نكتفي بالإشارات هنا، لأننا لسنا بصدد ذكر الحقائق التفصيلية التي توصل إليها العلم الحديث، وهي تلقي أمثلة تطبيقية تفصيلية على هذه الحقائق العامة الضخمة.

\_ وفي مجال الإنسان:

إن الآيات القرآنية التي تتحدث عن الإنسان من الوفرة بحيث لم تدع شأناً من شؤونه ولا حالة من حالاته إلا وتطرقت إليه فمن خلقه وتكوينه في أطواره المختلفة إلى كونه جنيناً. وعناية الله سبحانه وتعالى به، ثم بيان شأن طفولته، ورضاعه وفطامه ومشاعره وعواطفه، وهدايته وأحواله الفطرية وتطلعاته وآماله، اهتداءً وانحرافاً ومصيراً ومآلاً ثم حال الموت والبرزخ والبعث إلى أن يستقر في المقر النهائي.

وفي أسلوب عرض الأدلة المتعلقة بالإنسان نلحظ ذات الأسلوب الذي عرضت به الآيات في الكون من إشارات عامة إلى خلق الإنسان إلى تفصيل في خلقه وأطواره إلى ذكر جزئيات في بعض أوصافه وأحواله:

- ا \_ فمن الآيات العامة التي أشارت إلى خلق الإنسان وتفرد الله سبحانه وتعالى بهذا الخلق قوله تعالى: ﴿خلق الإنسان من صلصال كالفخار﴾ [الرحمن: ١٤].
- وفي آيات أخرى أشار إلى طور آخر من خلقه: مثل قوله تعالى: ﴿هـل أَتى على الإنسان من الدهر لم يكن شيئاً مذكوراً، إنا خلقنا الإنسان من نطفة أمشاج نبتليه فجعلناه سميعاً بصيراً [الإنسان: ١ ٢].
- \_ وقوله تعالى: ﴿ فلينظر الإنسان مم خلق، خلق من ماء دافق يخرج من بين الصلب والترائب ﴾ [الطارق: ٥ \_ ٧].
- \_ وقوله تعالى: ﴿نحن خلقناكم فلولا تُصَدِّقون، أفرأيتم ما تمنون، أأنتم تخلقونه أم نحن الخالقون﴾ [الواقعة: ٥٧ \_ ٥٩].
- \_ وقوله تعالى: ﴿أُولِم ير الإِنسان أَنَا خَلَقْنَاهُ مِن نَطَفَةً فَإِذَا هُو خَصِيمُ مِبِينَ﴾ [يس: ٧٧].
- \_ وقولة تعالى: ﴿اقرأ باسم ربك الذي خلق، خلق الإنسان من علق﴾ [العلق: ١ \_ ٢].
- ٢ وإلى جانب الإشارة إلى خلق الإنسان العام، وإلى بعض المراحل في خلقه، نجد الآيات الأخرى قد ربطت بين هذه المراحل وفصّلت خلقه تفصيلاً، مما يبرز جانب الإبداع ويثير التأمل في الحكمة الإلهية في خلق الإنسان وتكوينه، ليصل الإنسان من خلال تدبّره في خلقه وتكوينه وأطوار حياته إلى وحدانية الخالق سبحانه وتعالى وتفرده في خلق هذا الكائن الغريب في خلقته واستعداداته. فلنتدبر قوله تعالى: ﴿ولقد خلقنا الإنسان من صلصال من حماً مسنون، والجانً خلقناه من قبلُ من نار السموم، وإذ قال ربك للملائكة إني خالق بشراً من صلصال من حماً مسنون فإذا سوّيته ونفختُ فيه من روحي فقعوا له ساجدين﴾ والحجر: ٢٦ ٢٩].

وقوله تعالى: ﴿ الذي أحسن كل شيء خَلَقَه وبدأ خلّق الإنسان من طين، ثم جعل نسله من سلالة من ماء مهين، ثم سوّاه ونفخ فيه من روحه، وجعل لكم

السمع والأبصار والأفئدة قليلًا ما تشكرون، [السجدة: ٧ - ٩].

وكل هذه الآيات التي تشير إلى مرحلة أو أكثر من مراحل تكوين الإنسان، ترد في سياق الحديث عن إثبات أمر الألوهية والتوحيد وكثيراً ما يربط بين هذا الخلق في هذا الطور وبين قضية الإعادة بعد الموت المشابهة للخلق من النطفة \_ البذرة \_ بقضية الإنبات من عَجْبِ الذَنبِ يوم القيامة كما صحت بذلك الأحاديث(١).

#### تعقيب على أدلة الخلق والإبداع:

لقد تحطمت شبهات الملاحدة القديمة والحديثة فأصبحت خاوية على عروشها بعد أن ألقى عليها قذائف الحق الإلهى .

وكلما حاول أهل الباطل أن ينفخوا الروح في بقايا الأشلاء المتناثرة من نظرية الصدفة، أو قدم العالم المادي، برزت جوانب من الحقائق القرآنية وربما على أيدي غير المسلمين وبخاصة على أيدي العلماء التجريبيين للتزهق الباطل مرة أخرى.

ولنسمع من أقوال بعضهم ما يلقي أضواءً على ما توصلوا إليه من حقائق علمية تثبت حدوث العالم المادي وتبرهن على وجود نهاية له.

اكتشف علماء القرن التاسع عشر الميلادي ما يسمى بقانون الطاقة الحرارية والطاقة المتاحة.

وملخص هذا القانون يفيد أن: الحرارة تنتقل دائماً من (وجود حراري) إلى (عدم حراري)، والعكس غير ممكن، وهو أن تنتقل دائماً هذه الحرارة من (وجود حراري قليل) أو (وجود حراري عدم) إلى (وجود حراري أكثر) فإن ضابط التغير هو التناسب بين (الطاقة المتاحة) و (الطاقة غير المتاحة).

وبناء على هذا الكشف العلمي فإن الطاقة الحرارية للكون في تناقص مستمر

<sup>(</sup>۱) في الصحيحين من حديث أبي هريرة ﴿ويبلى كل شيء من الإنسان إلا عَجْب ذَنبه فيه يركّب الخلق».

انظر: صحيح البخاري، كتاب التفسير: ٣٤/٦، وصحيح مسلم، كتاب الفتن: ٨٠٠/٨.

وكفاءة عمل الكون في تناقص مضطرد، ولا بد من وقت تتساوى فيه حرارة جميع الموجودات، وحينذاك لا تبقى أية طاقة مفيدة للحياة والعمل، وسيترتب على ذلك أن تنتهي العمليات الكيميائية والطبيعية وتنتهي \_ تلقائياً \_ مع هذه النتيجة (الحياة).

هذا إذا استمر النظام في الكون من غير تدخل ووضع نهايـة لسيره في الـدنيا وانطلاقاً من هذه الحقيقة المتقدمة، يثبت قطعاً أن الكون ليس بأزلى.

يقول (إدوارد لوثركسيو) وهو متخصص في علم الحيوان: وهكذا أثبتت البحوث العلمية (دون قصد) أن لهذا الكون بداية، فأثبتت تلقائياً وجود الإله لأن كل شيء ذي بداية لا يمكن أن يبتدىء بذاته، ولا بد أن يحتاج إلى الخالق.

\_ والإكتشاف العلمي حول سعة الكون \_ أو توسعه المستمر \_ يدل من جانب آخر على أن هذا الكون يتوسع بشكل مذهل وبسرعة لا تتصور، ولا بد أن هذا التوسع كان ابتداء من بداية حركتها قوة معينة وحسب نظام معين، وأن هذا التوسع لا بد أن يصل إلى مداه النهائي، ثم يعود الكون مرة أخرى للتقلص بعد انعدام القوة الدافعة لهذا التوسع، وعندئذ سيؤدي إلى ارتطام الأجرام السماوية وتجمعها في نقطة المركز...

إن كوناً هذا شأنه في التمدد والتوسع، ثم مآله إلى الانكماش والتقلص لا بد أن تكون قدرة الخالق هي التي كانت وراء البدء وإلى الله المنتهى، فلا يمكن للعدم أن يوجد بداية ونهاية لشيء.

ولو ذهبنا نستعرض الآيات التي تحدثت عن الحيوان والنبات، وذكرنا الحقائق العلمية التي توصل إليهاالعلم الحديث لاستغرق منا وقتاً طويلاً، ولخرج بنا عن الشرح الإجمالي لبيان أدلة الخلق والإبداع التي ذكرها القرآن الكريم عن تفرد الله سبحانه وتعالى في هذا الخلق والإبداع لا شريك له ﴿ مَا أَشْهَدَتُهُم خَلَقُ السماوات والأرض ولا خلق أنفسهم وما كنت متخذ المضلين عضداً ﴾ الكهف: ٥١].

\* \* \*

#### ثانياً:

# أدله العناية

من الأدلة التي يسوقها القرآن الكريم على وحدانية الله سبحانه وتعالى ما يطلق عليه العلماء أدلة العناية، ويقصدون بالعناية: وجود النظام الدقيق في شؤون الكون، والسنن الموضوعة فيه لتحقيق أمرين أساسيين فيه:

- \_ استمراره وفق الحالة التي خلقها الله سبحانه وتعالى .
- \_ أداؤه الدور المنوط به والوظائف التي يؤديها على الوجه الذي سخّره الله سبحانه وتعالى له.

فإن المعارف البشرية كلما ازدادت تقدّماً وإحاطةً ودقةً تتعرف على أسرار هذا الكون ونواميسه، وتتكشف أمامها دقة التقدير والصنع والنظام المحكم الذي تجري شؤون الكون بموجبه.

والإنسان يدرك أن النظام دليل على وجود منظم، ولا يمكن أن يقع صدفة أو اتفاقاً.

كما يعلم في قرارة نفسه أن هذا النظام ليس من صنع أحد من البشر فالبشر أنفسهم يخضعون لهذه الأنظمة ولا يمكنهم الخروج عليها.

كما أن الآلهة المزعومة أعجز من أن ترعى شؤون نفسها وتضع لحياتها نظاماً مستقلًا عن نظام الكون العام. وبالتالي فهي أعجز عن تدبير شؤون عبّادها.

إن الملايين من الأمثلة يمكن أن تساق على وجود هذه الرعاية والعناية بالمخلوقات فلو انعدمت هذه الرعاية لحظة واحدة لكان مصير الكون الفناء والعدم، ولاختلت التوازنات في كل المجالات.

إن العناية الربانية تحوطهوترعاه ﴿الله لا إله إلا هو الحي القيـوم لا تأخـذه سنة ولا نوم﴾ [البقرة: ٢٥٥].

#### عرض أدلة العناية:

وأسلوب القرآن الكريم في عرض أدلة العناية يتشابه مع أسلوبه في عرض أدلة الخلق والإبداع (١).

فآيات كثيرة تشير إلى العناية الربانية بمخلوقاته بشكل عام من غير تفصيل لأوجه العناية ومن غير تعيين للمجالات التي تشملها العناية الإلهية.

ويرد هذا التعميم مرفقاً ببعض الألفاظ مثل (قدّر، جعل، سخّر، صُنْع...).

إن التقدير والإتقان والنظام في هذا الكون شامل لجميع مخلوقات الله والقدرة المنظمة لشؤونه هي قدرة الله الواحد الأحد، فنظام الكون كله يدل على الإله الواحد ﴿صُنْعَ الله الذي أتقن كل شيء إنه خبير بما تفعلون ﴾ [النمل: ٨٨].

وتحدد آيات كثيرة مجالات عامة في الكون، والإنسان، والحيوان والنبات للفت النظر إلى المجالات التي تشملها العناية الإلهية. فخذ مثلاً قوله تعالى في سورة إبراهم:

﴿ الله الـذي خلق السماوات والأرض وأنزل من السماء ماءً فأخرج به من الشمرات رزقاً لكم وسخّر لكم الفلك لتجري في البحر بأمره، وسخّر لكم الأنهار وسخر لكم الشمس والقمر دائبين وسخر لكم الليل والنهار وآتاكم من كل ما سألتموه وإن تعدُّوا نعمة الله لا تحصوها إن الإنسان لظلوم كفار ﴾ [إبراهيم: ٣٢ \_ ٣٤].

ومن المجالات الأساسية التي لها تعلق بالحياة اليومية للبشر ما ورد في آيات سورة النحل:

﴿والله جعــل لكم من بيـوتكم سكنـــاً وجعـل لكم من جلود الأنعـــام بيــوتـــاً

<sup>(</sup>١) وتعتبر سورة النحل من أجمع السور لذكر النعم التي تصلح أن تكون أدلة على العناية الربانية بمخلوقاته.

تستخفونها يوم ظعنكم ويوم إقامتكم ومن أصوافها وأوبارها وأشعارها أثاثاً ومتاعاً إلى حين، والله جعل لكم من الجبال أكناناً وجعل لكم سرابيل تقيكم الحر وسرابيل تقيكم بأسكم كذلك يتم نعمته عليكم لعلكم تسلمون [النحل: ٨٠ \_ ٨١].

وتفصل كثير من الآيات أموراً دقيقة تبرز فيها عناية الخالق سبحانه وتعالى ولطفه ورحمته وحكمته في هذه الجزئيات الدقيقة.

#### ففي مجال الكون الفسيح:

﴿وجعلنا الليل والنهار آيتين فمحونا آية الليل وجعلنا آية النهار مبصرة لتبتغوا فضلاً من ربكم، ولتعلموا عدد السنين والحساب وكل شيء فصلناه تفصيلاً ﴾ [الإسراء: ١٢].

﴿ وَآيةٌ لهم الليلُ نسلخ منه النهار فإذا هم مظلمون والشمس تجري لمستقر لها ذلك تقدير العزيز العليم ، والقمر قدرناه منازل حتى عاد كالعرجون القديم لا الشمسُ ينبغي لها أن تدرك القمر ولا الليل سابق النهار وكل في فلك يسبحون (يس: ٣٧ ـ ٤٠).

﴿قل أرأيتم شركاء كم الذين تدعون من دون الله أروني ماذا خلقوا من الأرض أم لهم شرك في السماوات أم آتيناهم كتاباً فهم على بينة منه بل إن يَعِد الظالمون بعضهم بعضاً إلا غروراً، إن اللَّه يمسك السماوات والأرض أن تزولا ولئن زالتا إن أمسكهما من أحد من بعده إنه كان حليماً غفوراً [فاطر: ٤٠].

#### النبجوم:

قال تعالى: ﴿وهو الذي جعل لكم النجوم لتهتدوا بها في ظلمات البُرّ والبحر قد فصلنا الآيات لقوم يعلمون﴾ [الأنعام: ٩٧].

ووضع النجوم ومساراتها وأنظمة عملها في الكون بهذا الشكل الدقيق المدهش، كل ذلك دليل على وجود الخالق ووحدانيته وحكمته وقدرته.

ولقد أقسم الباري سبحانه وتعالى بمواقعها فقال: ﴿فلا أقسم بمواقع النجوم وإنه لقسم لو تعلمون عظيم﴾ [الواقعة: ٧٥ – ٧٦].

ونعلم أن بعضها يهتدى بمكانها على الجهة أو بطلوعها على دخول موسم معين من فصول السنة، فإن الأمر أعقد من ذلك بكثير بالنسبة لأهل الاختصاص يقول بعضهم: (فإذا رفعنا أعيننا نحو السماء فلا بد وأن يستولي عليها العجب من كثرة ما تشاهده فيها من النجوم والكواكب السابحة فيها، والتي تتبع نظاماً دقيقاً، لا تحيد عنه قيد أنملة مهما مرت بها الليالي وتعاقبت عليها الفصول والأعوام والقرون، إنها تدور في أفلاكها بنظام يمكننا من التنبؤ بما يحدث من الكسوف والخسوف قبل وقوعه بقرون، فهل يظن أحد بعد ذلك أن هذه الكواكب والنجوم قد لا تكون أكثر من تجمعات عشوائية من المادة تتخبط على غير هدى في الفضاء وإذا لم يكن لها نظام ثابت ولم تكن تتبع قوانين معينة فهل كان من الممكن أن يثق الإنسان بها ويهتدي بهديها في خضم البحار الواسعة وفي متاهات الطرق الجوية التي تتبعها الطائرات، قد لا يسلم بعض الناس بوجود الله سبحانه وبقدرته ومع ذلك فإنهم يسلمون بأن هذه الأجرام السماوية تخضع لقوانين خاصة وتتبع نظاماً معيناً، وأنها ليست حرة تتخبط في السماء كيف تشاء.

الحق أنه من قطرة الماء التي رأيناها تحت المجهر إلى تلك النجوم التي شاهدناها خلال المنظار المكبر، لا يسع الإنسان إلا أن يمجد ذلك النظام الرائع، وتلك الدقة البالغة، والقوانين التي تعبر عن تماثل السلوك وتجانسه)(١).

#### الخلق والتقدير:

﴿وخلق كل شيء فقدره تقديراً ﴾. [الفرقان: ٢].

قدر حجمه وشكله، وقدر وظيفته وعمله، وقدر زمانه ومكانه، وقدر تناسقه مع غيره من أفراد هذا الوجود الكبير.

إن تركيب هذا الكون وتركيب كل شيء فيه لمما يدعو إلى الدهشة حقاً، وينفي فكرة المصادفة نفياً باتاً، ويظهر التقدير الدقيق الذي يعجز البشر عن تتبع مظاهره وفي جانب واحد من جوانب هذا الكون الكبير. وكلما تقدم العلم البشري

<sup>(</sup>١) الله يتجلى في عصر العلم: ١٤١، ١٤٢.

فكشف عن بعض جوانب التناسق العجيب في قوانين الكون ونسبه ومفرداته اتسع تصور البشر لمعنى ذلك النص القرآني الهائل: ﴿وخلق كل شيء فقدره تقديراً ﴾ يقول أ. كريس موريسون رئيس أكاديمية العلوم بنيويورك في كتابه بعنوان «الإنسان لا يقوم وحده»: (ومما يدعو إلى الدهشة أن يكون تنظيم الطبيعة على هذا الشكل، بالغاً هذه الدقة الفائقة، لأنه لو كانت قشرة الأرض أسمك مما هي بمقدار بضعة أقدام، لامتص ثاني أكسيد الكربون الأكسجين، ولما أمكن وجود حياة النبات.

ولوكان الهواء أرفع كثيراً مما هو فإن بعض الشهب التي تحترق الآن بالملايين في الهواء الخارجي كانت تضرب جميع أجزاء الكرة الأرضية، وهي تسير بسرعة تتراوح بين ستة أميال وأربعين ميلاً في الثانية، وكان في إمكانها أن تشعل كل شيء قابل للاحتراق، ولوكانت تسير ببطء رصاصة البندقية لارتطمت كلها بالأرض، ولكانت العاقبة مروعة، وأما الإنسان فإن اصطدامه بشهاب ضئيل يسير بسرعة تفوق سرعة الرصاصة تسعين مرة كان يمزقه إرباً من مجرد حرارة مروره.

إن الهواء سميك بالقدر اللازم بالضبط لمرور الأشعة ذات التأثير الكيميائي التي يحتاج إليها الزرع والتي تقتل الجراثيم وتنتج الفيتامينات، دون أن تضر بالإنسان، إلا إذا عرض نفسه لها مدة أطول من اللازم، وعلى الرغم من الانبعاثات الغازية من الأرض طول الدهر ومعظمها سام فإن الهواء باق دون تلويث في الواقع، ودون تغير في نسبته المتوازنة اللازمة لوجود الإنسان. وعجلة الموازنة العظيمة هي تلك الكتلة الفسيحة من الماء أي المحيط الذي استمدت منه الحياة والعذاء والمطر والمناخ المعتدل والنباتات وأخيراً الإنسان نفسه. . .)(١).

وهكذا ينكشف للعلم البشري يوماً بعد يوم، شيء من تقدير الله العجيب في الخلق، وتدبيره الدقيق في الكون، ويدرك البشر شيئاً من مدلولات قوله في الفرقان اللذي نزله على عبده: ﴿وخلق كل شيء فقدره تقديراً ﴾ ومع هذا فإن أولئك المشركين لم يدركوا شيئاً من هذا كله. ﴿واتخذوا من دونه آلهة لا يخلقون شيئاً

<sup>(</sup>١) الإنسان لا يقوم وحده، وقد ترجم بعنوان «العلم يدعو إلى الإيمان»: ٦٦.

وهم يُخلقون، ولا يملكون لأنفسهم ضراً ولا نفعاً ولا يملكون موتاً ولا حياةً ولا نشوراً [الفرقان: ٣].

وهكذا فإن آلهتهم مجردة من كل حقائق الألوهية، وهي مخلوقة يصنعها عبّادها إن كانت أصناماً أو أوثاناً ويخلقهم الله بمعنى يوجدهم \_ إن كانوا ملائكة أو جناً أو بشراً أو شجراً أو حجراً ولا يملكون لأنفسهم فضلاً عن أن يملكوا لعبّادهم (ضراً ولا نفعاً) والذي لا يملك لنفسه النفع قد يسهل عليه الضر، ولكن حتى هذا لا يملكونه \_ ومن ثم يقدم في التعبير بوصفه أيسر شيء كان يملكه أحد لنفسه، ثم يرتقي إلى الخصائص التي لا يقدر عليها إلا الله ﴿ولا يملكون موتاً ولا حياة ولا نشوراً فلا إماتة حي، ولا إنشاء حياة ولا إعادتها داخل في مقدورهم، فماذا بعد ذلك من خصائص الألوهية، وما شبهة أولئك المشركين في اتخاذهم آلهة؟ ألا إنه الانحراف المطلق.

ومن الآيات الجامعة ذات الدلالة على العناية الربانية بخلقه وتدبير أمرهم. قوله تعالى:

﴿والأرضُ مددناها وألقينا فيها رواسي وأنبتنا فيها من كل شيء موزون، وجعلنا لكم فيها معايش ومن لستم له برازقين. وإنْ من شيء إلا عندنا خزائنه وما ننزّله إلا بقدر معلوم﴾ [الحجر: ١٩ ـ ٢١].

يقول سيد قطب: (والآية الكونية هنا تتجاوز الآفاق إلى الأنفس، فهذه الأرض المحدودة للنظر والخطو وهذه الرواسي الملقاة على الأرض، تصاحبها الإشارة إلى النبت الموزون، ومنه إلى المعاش التي جعلها الله للناس في هذه الأرض، وهي الأرزاق المؤهلة للعيش والحياة فيها وهي كثيرة شتى يجملها السياق هنا ويبهمها لتلقى ظل الفخامة...

هذه الأرزاق \_ ككل شيء \_ مقدرة في علم الله تابعة لأمره ومشيئته، يصرفها حيث يشاء وكما يريد في الوقت الذي يريده حسب سنته التي ارتضاها، وأجراها في الناس والأرزاق.

فما من مخلوق يقدر على شيء أو يملك شيئاً إنما خزائن كل شيء \_ مصادره

وموارده \_ عند الله في علاه ينزله على الخلق في عوالمهم بقدر معلوم فليس من شيء ينزل جزافاً وليس من شيء يتم اعتباطاً ومدلول هذا النص المحكم يتجلى بوضوح أكثر كلما تقدم الإنسان في المعرفة، وكلما اهتدى إلى أسرار تركيب هذا الكون وتكوينه، ومدلول خزائنه يتجلى في صورة أقرب بعدما كشف الإنسان طبيعة العناصر التي يتألف منها الكون المادي وطبيعة تركيبها وتحليلها \_ إلى حدما وعرف مثلاً أن خزائن الماء الأساسية هي ذرات الإيدروجين والأكسجين، وأن من خزائن الرزق المتمثل في النبات الأخضر كله ذلك الأزوت الذي في الهواء، وذلك الكربون وذلك الأكسجين المركب من ثاني أكسيد الكربون، وتلك الأشعة التي توصل ترسل بها الشمس أيضاً، ومثل هذا كثير يوضح دلالة خزائن الله التي توصل الإنسان إلى معرفة شيء منها. . . وهو شيء على كثرته قليل قليل)(١).

ولعل من أعظم الأشياء التي أنزلها الله سبحانه وتعالى من خزائنه في عصرنا الحاضر، وتلعب دوراً أساسياً في حياتنا اليوم أمور الطاقة المختلفة: الكهرباء – الأشعة السينية – الطاقة النووية – أشعة الليزر. . .

وخزائن الله سبحانه وتعالى ملأى بالأسرار لا ينقصها عطاء الليل والنهار ﴿وإن من شيء إلا عندنا خزائنه وما ننزّله إلا بقدر معلوم ﴾. فهل يوجد عاقبل يحترم عقله ويقول إن الكون وجد صدفة بهذا النظام وتشكلت نواميسه وسننه اتفاقاً؟ قال بعضهم عن القول إن نظام الكون وجد صدفة: (إن القول بأن الحياة وجدت نتيجة (حادث اتفاقي) شبيه في مغزاه بأن نتوقع إعداد معجم ضخم نتيجة انفجار صدفي يقع في مطبعة)(٢).

يقول كريسي موريسون:

لو تناولت عشرة دراهم، وكتبت عليها الأعداد من ١ إلى ١٠ ثم رميتها في جيبك وخلطتها جيداً ثم حاولت أن تخرجها من الواحد إلى العاشر بالترتيب العددي، بحيث تلقي كل درهم في جيبك بعد تناوله مرة أخرى، فإمكان أن تتناول

<sup>(</sup>١) في ظلال القرآن: ٢١٣٤/٤.

<sup>(</sup>٢) الإسلام يتحدى لوحيد الدين خان: ٩٩.

الدرهم المكتوب عليه (٢) في المحاولة الأولى هو واحد على عشرة، وإمكان أن تتناول الدرهمين (٢،١) بالترتيب واحد في المائة، وإمكان أن تخرج (٢،١،٤) بالترتيب هو واحد في العشرة آلاف، . . . حتى إن الإمكان في أن تنجح في تناول الدراهم من ١ إلى ١٠ بالترتيب واحد في العشرة بلايين من المحاولات.

إن الهدف من إثارة مسألة بسيطة كهذه، ليس إلا أن نـوضّـح كيف تنعقـد (الوقائـع) بنسبة كبيرة جداً في مقابل الصدفة.

نقل الشيخ جمال الدين القاسمي عن الحكيم ابن رشد في مناهج الأدلة قوله:

(الذي قصده الشرع في معرفة العالم هو أنه مصنوع لله تبارك وتعالى ومخترع له، وأنه لم يوجد عن الاتفاق وعن نفسه، فالطريق التي سلك الشرع بالناس في تقرير هذا الأصل هي من الطرق البسيطة المعترف بها عند الجميع، وذلك أنه إذا تتوملت الأيات التي تضمنت هذا المعنى وُجدت أن أقرب تلك الطرق طريق العناية، وهي إحدى الطرق الدالة على وجود الخالق تعالى. وذلك أنه كما أن الإنسان إذا نظر إلى شيء محسوس، فرآه قد وضع بشكل ما وقدر ما، ووضع ما موافق في جميع ذلك للمنفعة الموجودة في ذلك الشيء المحسوس والغاية المطلوبة، حتى يعترف أنه لو وجد بغير ذلك الشكل، أو بغير ذلك الوضع، أو بغير ذلك القدر، لم توجد فيه تلك المنفعة، علم على القطع، أن لذلك الشيء صانعاً موافقة اجتماع تلك الأشياء لوجود المنفعة بالاتفاق). كذلك الأمر في العالم كله فإنه موافقة اجتماع تلك الأشياء لوجود المنفعة بالاتفاق). كذلك الأمر في العالم كله فإنه الأزمنة الأربعة وسبب الليل والنهار، وسبب الأمطار والمياه والرياح وسبب عمارة أجزاء الأرض؛ ووجود الناس وسائر الكونات البرية(۱)، وكذلك الماء موافقاً للحيوانات البرية(۱)، وكذلك الماء موافقاً للحيوانات البرية(۱)، وكذلك الماء موافقاً للحيوانات

<sup>(</sup>١) نقلت الصحف أن لباس رائد الفضاء الواحد يكلف مائة ألف دولار.

المائية والهواء للحيوانات الطائرة (١)، وأنه لو اختل شيء من هذه الخلقة أو البنية لاختل وجود المخلوقات التي ها هنا، علم على القطع أنه ليس يمكن أن تكون هذه الموافقة التي في جميع أجزاء العالم للإنسان والحيوان والنبات بالاتفاق، بل ذلك من قاصد قصده ومريد أراده، وهو الله عز وجل. وعلم الله على القطع أن العالم مصنوع.

# في مجال الإنسان والنفس الإنسانية:

\_ والعناية الإلهية في مجال الإنسان لا يحيط بها عدّ ولا تدخل تحت الحصر، فإن الشكل الظاهري والجمال والتناسق في أعضائه لا يضاهيه جمال. 
ولقد خلقنا الإنسان في أحسن تقويم [التين: ٤].

\_ وملكة البيان التي يستطيع بواسطتها التعبير عما يعريد وما يختلج في نفسه من معان وعواطف ومشاعر، ميزة فريدة للإنسان من بين سائر المخلوقات. ﴿الرحمن علّم القرآن خلق الإنسان علّمه البيان﴾ [الرحمن: ١ - ٤].

\_ وطاقاته وقدراته العقلية والنفسية والروحية لأخذ المواقف المتعددة تجاه الحادث الواحد وتساميه في عواطفه وأشواقه الروحية وخضوعه وتضرعه، أو طغيانه وجبروته، كل ذلك من مزايا هذا الإنسان وقدراته التي أودعها الله سبحانه وتعالى فيها ﴿إنا هديناه السبيل إما شاكراً وإما كفوراً ﴾ [الإنسان: ٣].

\_ وجعل له زوجاً يسكن إليها ملأ فراغ نفسه بالبنين والبنات والأحفاد الـذين يرى في وجودهم استمراراً لحياته وتجديداً لشبابه.

<sup>(</sup>۱) لقد قام في العصر الحديث علم خاص للإفادة من تصميم المخلوقات وطريقة عملها، للقياس عليها في الصناعات. فالطائرات مستمدة من شكل الطيور وطريقة طيرانها فأولم يروا إلى الطير فوقهم صافّات ويقبضن ما يُمسكهن إلا الرحمن إنه بكل شيء بصير الملك: ١٩]. والغوّاصة مستمدة من شكل الحيتان، والرادار من شكل الوطواط، والكاميرا من العين، وهيكل الماكنات من طريقة عمل جسم الإنسان الميكانيكية، والكمبيوتر من الدماغ إلا أن الصناعات الإنسانية بدائية جداً.

﴿والله جعل لكم من أنفسكم أزواجاً، وجعل لكم من أزواجكم بنين وحفدة، ورزقكم من الطيبات، أفبالباطل يؤمنون وبنعمة الله هم يكفرون، ويعبدون من دون الله ما لا يملك لهم رزقاً من السموات والأرض شيئاً ولا يستطيعون (النحل: ٧٢، ٧٣].

والعناية الربانية بالإنسان \_ وهو أكرم مخلوق على الله \_ أعظم من أن تدخل تحت الحصر، وقد عرضت الآيات القرآنية مجالات هذه العناية مرافقة لمسيرة الحياة الإنسانية، في حال النطفة إلى كونه جنيناً إلى طفل يحبو ثم شاب يكتمل، إلى كهل بلغ أشده إلى شيخ عاد إلى أرذل العمر لكيلا يعلم من بعد علم شيئاً أو قضى نحبه وقد حفظ له سمعه وبصره فصان كبره. لم يحظ مخلوق بالعناية الربانية كما حظي بها الإنسان ولا غرابة فالقرآن كتاب الهداية للإنسان والمحور الذي تدور عليه آيات القرآن هو الإنسان الذي جعله الله خليفة في الأرض وسخر له مافي السموات والأرض لذا أفرد بعض المؤلفين كتاباً تحت عنوان:

#### (الإنسان في القرآن)

ونكتفي في هذه العجالة بما ذكرنا، وإن كان في العمر فسحة لعلنا نعود إلى موضوع (الإنسان والعناية الربانية) مرة أخرى.

# في مجال الحيوان:

لقد ذكر الله سبحانه وتعالى أصنافاً من الحيوانات التي سخرها لخدمة الإنسان لحمل الأعباء عنه، ومصدراً للغذاء، واللبس وسائر أنواع الانتفاع.

فمما جاء في بهيمة الأنعام قوله تعالى:

﴿ وإن لكم في الأنعام لعبرة نسقيكم مما في بطونه (١) من بين فرث ودم لبناً خالصاً سائغاً للشاربين ومن ثمرات النخيل والأعناب تتخذون منه سكراً ورزقاً حسناً إن في ذلك لآية لقوم يعقلون ﴾ [النحل: ٦٦ \_ ٦٧].

<sup>(</sup>١) تذكير الضمير في (بطونه) لمراعاة جانب اللفظ فإنه اسم جمع وتأنيث الضمير في سورة (المؤمنون) (بطونها) لرعاية جانب المعنى ولكونها مجموعات...

﴿والأنعام خلقها لكم فيها دفء ومنافع ومنها(١) تأكلون، ولكم فيها جمال حين تريحون وحين تسرحون وتحمل أثقالكم إلى بلد لم تكونوا بالغيه إلا بشق الأنفس إن ربكم لرؤوف رحيم، والخيل والبغال والحمير لتركبوها وزينة ويخلق ما لا تعلمون، وعلى الله قصد السبيل ومنها جائر ولو شاء لهداكم أجمعين [النحل: ٥ – ٩].

\_ وجاء في لون آخر من الحيوان في قوله تعالى:

﴿وأوحى ربك إلى النحل أن اتخذي من الجبال بيوتاً ومن الشجر ومما يعرشون، ثم كُلي من كل الثمرات فاسلكي سبل ربك ذللاً يخرج من بطونها شراب مختلف ألوانه فيه شفاء للناس إن في ذلك لآية لقوم يتفكرون﴾ [النحل: ٦٨ ـ ٦٩].

لقد خلق الله سبحانه وتعالى بهيمة الأنعام لمصالح عباده وجعلها ذلولة مسخرة لقضاء شؤونه الحياتية فعلى الرغم من أن هذه البهائم تملك من القوة الجسمية والعضلية أضعاف ما يملكه الإنسان إلا أن سنة التسخير قد سلبها المقاومة والتمرد على إرادة الإنسان وتدبيره وهذا ما يوجب أداء حق الشكر لله سبحانه وتعالى ولو ترك أمر تذليل هذه المخلوقات للإنسان لعجز عن تذليل ذبابة كما عجز عن خلقها ولكنها المشيئة الإلهية وقدرته في الخلق والتذليل والتسخير ﴿أولم يَرَوْا أنا

<sup>(</sup>۱) التعبير بـ (فيها دفء ومنافع) للإشعار بأن المنافع من دفء وحمل أثقال وجمال يحصل منها وهي باقية على حالها، لذلك جعلت محلًا لها وجاءالتعبير بـ (فيها). أما الأكل للإشارة أنها لا تبقى عند الأكل كما في السابق ولذلك جاء التعبير بـ (منها تأكلون) وتقديم الجار والمجرور على متعلقه لبيان أن الأكل منها هو الأصل في الغذاء وهـ و المعتاد والمعتمد في المعاش، لأن الأكل مما عداها من الدجاج والبط وصيد البر والبحر من قبيل التفكه.

من أبي السعود بتصرف: ٣٣٧/٣.

وشبيه بهذا قوله تعالى: ﴿ولا تؤتوا السفهاء أموالكم التي جعل الله لكم قياماً وارزقوهم فيهـا واكسوهم وقولوا لهم قولاً معروفاً﴾ [النساء: ٥].

وقوله: ﴿وَإِذَا حَضَرُ القَسَمَةَ أُولُواْ القُربَـى واليتامي والمساكين فارزقوهم منـه وقولوا لهم قولاً معروفاً﴾ [النساء: ٨].

خلقنا لهم مما عملت أيدينا أنعاماً فهم لها ما لكون وذلّلناها لهم فمنها ركوبهم ومنها يأكلون ولهم فيها منافع ومشارب أفلا يشكرون [يس: ٧١ ـ ٧٣].

يقول سيد قطب: (إنها هذه الأنعام التي خلقها الله لهم وملكهم إياها، وذللها لهم يركبونها ويأكلون منها ويشربون ألبانها وينتفعون بها منافع شتى وكل ذلك من قدرة الله وتدبيره، ومن إبداعه ما أودع من الخصائص في الناس والأنعام فجعلهم قادرين على تذليلها واستخدامها والانتفاع بها.

وحين ينظر الإنسان إلى الأمر بهذه العين وفي هذا الضوءالذي يشيعه القرآن الكريم فإنه يحس لتوه أنه مغمور بفيض من نعم الله، فيض يتمثل في كل شيء حوله وتصبح كل مرة يركب فيها دابة أو يأكل فيها قطعة لحم أو يشرب جرعة من لبن، أو يتناول قطعة من سمن أو جبن، أو يلبس ثوباً من شعر أو صوف أو وبر... لمسة وجدانية تشعر قلبه بوجود الخالق ورحمته ونعمته ويطرد هذا في كل ما تمس يده من أشياء حوله. وكل ما يستخدمونه من حي أو جامد في هذا الكون الكبير، وتعود حياته كلها تسبيحاً لله وحمداً وعبادة آناء الليل وأطراف النهار (۱۷).

وآية أخرى في الأنعام هي هذا النماء وهذه البركة فيها من بين سائر البهائم فمما لا شك فيه أن ملايين من هذه البهائم تذبح يومياً ومع ذلك فإن العدد الباقي يبقى متوافراً ملبياً لحاجة الاستهلاك البشري، علماً أن تكاثرها تم عن توالدها، مولود في كل بطن على الغالب، ومن القليل أن تأتى التوائم في الحمل الواحد.

ونظرة إلى غيرها من الحيوانات من الكلاب والقطط والذئاب وغيرها من السباع فعلى الرغم من أنها لا تتعرض لعملية الذبح والإفناء المتعمد من قبل الإنسان.

كما إن ولادتها وتكاثرها في الغالب أن يأتي مجموعة من الصغار بين ٤ - ٧ في الحمل الواحد، مع ذلك نجد أنها ليست بالكثرة التي نرى فيها الأنعام من الغنم والبقر والإبل.

إنها حكمة الله سبحانه وتعالى في التقدير والتسخير وتوفير الأقوات.

<sup>(</sup>١) في ظلال القرآن: ٢٩٧٦/٥.

أما وجوه الانتفاع الأخرى من حمل الأثقال، والانتفاع بالجلود والشعر وهذا المصنع الدقيق المنتج للألبان، فالحديث عنها يطول، ونكتفي بهذه الإشارات مما تقدم.

#### وفي النبات:

لقد أدهش أمر النبات العلماء ولا تزال العقول حائرة في فهم ألغاز النبات وطريقة نموه وغذائه وتكاثره، ولا تزال كثير من العمليات التي تقوم بها الوريقات الخضراء تعجز عنها كبريات المصانع والمعامل في العالم، إنه سر الحياة الذي خص الله سبحانه وتعالى به نفسه والذي يقف العلم أمامه مشدوهاً فاغراً فاه.

يقول علماء النبات:

بالرغم من تقدم العلوم في شتى الميادين في الكيمياء والفيزياء والفضاء وعلوم الحيوان والنبات إلا أن هنالك بعض الأوليات التي يراها الإنسان في حياته ويلمسها من حوله لكنه عاجز عن فهمها حق الفهم، ومن هذه الأشياء قضية (التمثيل الضوئي) لم يستطع العلم بعد مئات السنين من التجارب والأبحاث، وبعد إنفاق الأموال الطائلة وبعد أن انقطع لهذه الأبحاث آلاف العلماء، لم يتمكنوا من الوصول إلى ما تقوم به ورقة خضراء في نبات حي.

فهذه الورقة تمتص أشعة الشمس وتخزنها وتبقي بها حياتها، وبالرغم من أن الإنسان يعتمد في حياته اعتماداً كاملاً على الشمس التي تمده بالطاقة والتي تسبب كل مظاهر الحياة من حوله، والتي بدونها لا تقوم حياته، فهي أساس الحياة النامية في كل حقل وكل غابة وهي سبيل تكون الفحم والبترول وهي سبب المطر وأصل تساقط المياه... بالرغم من كل ذلك لم يستطع الإنسان أن يمتص أشعة الشمس ويخزنها لاستعماله في حاجته سواء كان هذا التخزين داخل جسمه كما تفعل الورقة الخضراء أو في مكان آخر، ويعترف العلم أن ذلك حلم صعب التحقيق إن لم يكن من المستحيل. يقول تعالى: ﴿وهو الذي أنزل من السماء ماء فأخرجنا به نبات كل شيء فأخرجنا منه خضراً نخرج منه حبّاً متراكباً ومن النخل من طلعها قنوان دانية وجنات من أعناب والزيتون والرمان مشتبهاً وغير متشابه انظروا إلى ثمره إذا أثمر وينعه إن في

ذلكم لأيات لقوم يؤمنون ﴾ [الأنعام: ٩٩].

ويقول جل جلاله: ﴿الذي جعل لكم من الشجر الأخضر نـاراً فإذا أنتم منـه توقدون﴾ [يس: ٨٠].

إن شأن عالم النبات كشأن عالم الإنسان والحيوان عالم قائم بذاته في طريقة نموه وتكاثره وازدهاره واضمحلاله، وكل ذلك حسب سنن قائمة خلقها الله سبحانه وتعالى فيه بعنايته وسخرها لمصالح الإنسان ﴿أأنتم أشد خلقاً أم السماء بناها رفع سمكها فسواها وأغطش ليلها وأخرج ضحاها والأرض بعد ذلك دحاها أخرج منها ماءها ومرعاها والجبال أرساها متاعاً لكم ولأنعامكم ﴾ [النازعات: ٢٧ \_ ٣٣].

وحيثما أجال الإنسان بصره رأى نعم الله تحيطه وعناية الله تكلؤه وآلاؤه تغمره فلينظر الإنسان إلى طعامه أنا صببنا الماء صباً ثم شققنا الأرض شقاً فأنبتنا فيها حباً وعنباً وقضباً وزيتوناً ونخلاً وحدائق غلباً وفاكهة وأباً متاعاً لكم ولأنعامكم العبس: ٢٤ ــ٣٦].

إننا حيث أجلنا النظر في أنحاء الكون الفسيح، وفي أصناف المخلوقات نلمس العناية الربانية بهذه المخلوقات، وإبداع الصنعة فيها ودقة النظام والتناسق والانسجام مع وظيفتها التي وجدت من أجلها، ومع غيرها التي تشاركها في المهمة والمصير وكلها تمجد من شأن الخالق المهيمن المدبر وتسبحه.

﴿تسبح لـ السمـوات السبعُ والأرض ومن فيهن وإن من شيء إلا يسبح بحمده ولكن لا تفقهون تسبيحهم إنه كان حليماً غفوراً [الإسراء: ٤٤].

\* \* \*

#### ثالثاً:

## أدلّة الفطرة

ويقصد بأدلة الفطرة تلك الغرائز والإحساسات الأصيلة في فطرة الإنسان التي تشده إلى تعظيم الخالق سبحانه وتعالى والالتجاء إليه.

ولوتركت الفطرة على سجيتها وأصالتها لاتجهت إلى خالقها ورازقها، إلا أن المؤثرات التي تحيط بالإنسان في مراحل حياته الأولى تؤثر على مسار الفطرة وصفائها، وهذا ما يشير إليه الرسول و ما من مولود إلا يولد على الفطرة فأبواه يهودانه أو ينصرانه أو يمجسانه كما تنتج البهيمة بهيمة جمعاء هل تحسون فيها من جدعاء» ثم يقول أبو هريرة رضي الله عنه: ﴿فطرة الله التي فطر الناس عليها لا تبديل لخلق الله ذلك الدين القيم [الروم: ٣٠](١).

وفي صحيح مسلم عن عياض بن حمار قال: قال رسول الله على يقول الله تعالى: ﴿إِنِّي خَلَقْتَ عَبَادِي حَنْفَاء فَاجْتَالَتُهُمُ الشَّيَاطِينَ عَنْ دَيْنُهُم ﴾(٢).

ولعل هذه الاستقامة والسلامة في الفطرة امتداد لـذلك العهـد الذي أخـذ من الحشد من بني آدم: ﴿ وَإِذَ أَخَذَ رَبَّكُ مَن بني آدم من ظهورهم ذريتهم وأشهدهم على أنفسهم ألست بربكم قالوا بلى شهدنا أن تقولوا يوم القيامة إنا كنا عن هـذا غافلين ﴾ [الأعراف: ١٧٢].

وأبرز أدلة الفطرة ثـلاثة :

<sup>(</sup>١) رواه البخاري في كتاب الجنائز: ٢/٨٠؛ ومسلم في القدر: ٥٢/٨.

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم، كتاب الجنة وصفة أهلها: ١٥٩/٨.

## الدليل الأول: حالة الاضطرار:

ومهما حاول الإنسان أن يطمس هذه الحقائق من فطرته، أو يحول بينها وبين الالتجاء إلى خالقها فإنه لن يجد إلى ذلك سبيلًا وبالأخص في أوقات الشدة والاضطرار:

﴿فأقم وجهك للدين حنيفاً فطرة الله التي فطر الناس عليها لا تبديل لخلق الله ذلك الدين القيم ولكن أكثر الناس لا يعلمون، منيبين إليه واتقوه وأقيموا الصلاة ولا تكونوا من المشركين. من الذين فرّقوا دينهم وكانوا شيعاً كلُّ حزب بما لديهم فرحون، وإذا مسّ الناس ضرٌ دَعَوْا ربهم منيبين إليه ثم إذا أذاقهم منه رحمة إذا فريق منهم بربهم يشركون الروم: ٣٠ \_ ٣٣].

وقد أشار القرآن الكريم في جملة من الآيات الكريمة إلى هذه الحقيقة وجعلها دليلًا على توحيد الله سبحانه وتعالى نابعاً من أعماق النفس البشرية.

يقول الله تعالى: ﴿وقال الله لا تتخذوا إلهين اثنين إنما هو إله واحد فإيّاي فارهبون وله ثما في السموات والأرض وله الدين واصباً (١) أفغير الله تتقون، وما بكم من نعمة فمن الله ثم إذا مسكم الضر فإليه تجأرون، ثم إذا كشف الضر عنكم إذا فريق منكم بربهم يشركون [النحل: ٥١ – ٥٤].

إن من شأن الفطرة السليمة أن لا تغفل عن خالقها ورازقها في سائـر أحوالهـا وأن تتوجه إليه بالدعاء والشكر رغبة ورهبة في عامة شؤونها، إلا أن أهـل الانحراف من شأنهم الإشراك بالله في السراء والالتجاء إليه وحده عند إصابتهم الضراء.

يقول تعالى في سورة يونس: ﴿هوالذي يسيركم في البر والبحر حتى إذا كنتم في الفلك وجَرَيْن بهم بريح طيبة وفرحوا بها جاءتها ريح عاصف وجاءهم الموج من كل مكان وظنوا أنهم أحيط بهم دَعَوُا الله مخلصين له الدين لئن أنجيتنا من هذه لنكونن من الشاكرين. فلما أنجاهم إذا هم يبغون في الأرض بغير الحق. يا أيها

<sup>(</sup>۱) الواصب: الدائم. أي حق الانسان أن يطيعه في جميع أحواله. مفردات الراغب: ٨٢٣. قال الفراء: (وله الدينواصباً): معناه دائماً يقال: وصب يصيب: دام ويقال: خالصاً) معاني القرآن: ١٠٤/٢.

الناس إنما بغيكم على أنفسكم متاع الحياة الدنيا ثم إلينا مرجعكم فننبئكم بما كنتم تعملون [يونس: ٢٢ \_ ٢٣].

إن الشعور بالنقص في الإنسان، وعدم قدرته على توفير متطلباته العضوية، وإشباع ميوله الغريزية، تجعله يلتجىء بالضرورة إلى القوة القادرة التي تهيىء له هذه الحاجات وتشبع له هذه الغرائز.

يقول الإمام القزويني في سراج العقول:

(الدليل على أن معرفة الله واجبة كونها من الأمور التي تصل العقول إليها، فإن الإنسان إذا دهاه أمر وضاقت به المسالك، فلا بد أن يستند إلى إله يتأله له، ويتضرع نحوه ويلجأ إليه في كشف بلواه ويسمو قلبه صعوداً إلى السماء ويشخص ناظره إليها. . . فيستغيث خالقه وبارئه طبعاً وجبلة، لا تكلفاً وحيلة . . . وهي الفطرة المذكورة في القرآن والحديث ولكن أكثر الناس قد ذهلوا عن ذلك في حالة السراء، وإنما يردون إليه في الضراء . قال تعالى : ﴿وإذا مسكم الضرّ في البحر ضل من تدعون إلا إياه ﴾ [الإسراء: ٦٧](١).

إن في حالات الرخاء، أو حالات تلبية الحاجات من قبل المخلوقين قد تُلقى ظلال من الغبش والرين على صفاء الفطرة، فينحرف بها صاحبها وتنكر وجود خالقها ورازقها والمتصرف في شؤونها ﴿إن الإنسان ليطغى أن رآه استغنى ﴾ [العلق: ٦ \_ ٧].

إلا أن هذا الغبش وهذا الران على الفطرة سرعان ما يزول وتعود الفطرة إلى صفائها وتلتجىء إلى خالقها عندما تنقطع عنها الأسباب، وتشعر بحالة من حالات الاضطرار التي لا يملك صاحبها معها التصرف، فعندئذ تظهر علامات الخشوع والخضوع والالتجاء إلى البارىء المصور فتخلص في هذا الالتجاء وفي هذا الدعاء. يقول تعالى:

﴿ قُلُ أَرَأَيْتُكُمْ إِنْ أَتَاكُمْ عَذَابِ اللهِ أُو أَتَتَكُمُ السَّاعَةِ أَغْيُرُ اللَّهُ تَدْعُونَ إِنْ كُنتم

<sup>(</sup>١) نقلًا عن دلائل التوحيد للشيخ محمد جمال الدين القاسمي: ٢٤.

صادقين بل إيّاه تدعون فيكشف ما تدعون إليه إن شاء وتنسون ما تشركون (الأنعام: ٤٠ ــ ٤١).

إن من سنة الله سبحانه وتعالى في حالات اللجوء إليه، وعند انقطاع الأمل من الأسباب ومن سائر المخلوقات أن يستجيب إن شاء الله لعباده الذين أخلصوا له الدين والتوجه بغض النظر عن سابق حالاتهم يقول تعالى: ﴿أَمن يجيب المضطر إذا دعاه ويكشف السوء، ويجعلكم خلفاء الأرض أإله مع الله قليلاً ما تذكرون (النمل: ٦٢).

وما حدث لفرعون يمثـل طغيان الإنسـان وعنوه وجبـروته في حـالة الـرخاء، وضعفه واستكانته وذلته عند الشدة وانعـدام ما يتشبث به من أسباب النجاة ومقـومات السلامة.

يقول تعالى: ﴿وجاوزنا ببني إسرائيل البحر فأتبعهم فرعون وجنوده بغياً وعدواً حتى إذا أدركه الغرق قال آمنت أنه لا إله إلا الذي آمنت به بنو إسرائيل وأنا من المسلمين﴾ [يونس: ٩٠].

لقد أصبح من الموت قاب قوسين أو أدنى، وفقد أي أمل في النجاة من الغرق فاستسلم. ولكن سنة الله جرت في العالمين أن: ﴿وليست التوبةُ للذين يعملون السيئات حتى إذا حضر أحدَهم الموت قال إني تبت الآن﴾ [النساء: ١٨].

لذا لم تنفعه توبته هذه وكان التعقيب القرآني على نهايته ﴿آلَان وقد عصيتَ قَبلُ وكنت من المفسدين﴾ [يونس: ٩١].

## الدليل الثاني: تطلّع الفطرة إلى الكمال:

إن من الصفات الأساسية في الغريزة الإنسانية الميل إلى جانب الكمال والسعي إليه في جميع الصفات التي تتصف بها، وتهرب من النقص والاتصاف به.

ولكل صفة من هذه الصفات كمالها النسبي ويتمثل في الصفوة المختارة من البشر وهم أنبياء الله ورسله إلى البشرية. أما الكمال المطلق في كل الصفات فهو من شأن الخالق سبحانه وتعالى.

يقول الشيخ جمال الدين القاسمي:

(تبين في الحكمة المتعالية أن لكل موجود من الموجودات العقلية والنفسية والحسية والطبيعية كمالاً مقرراً. وعشقاً ركز في ذاته شوقاً إلى ذلك الكمال وحركة إلى تتميمه، فكل أحد عاشق للوجود طالب كمال الوجود، نافر عن العدم والنقص. . . وكل ناقص ينفر عن نقصه ويسعى إلى كماله ويتمسك به عند نيله فيكون كل شيء لا محالة عاشقاً لكماله لأنه مرجع الكل وغاية الكل. وحينئذ فجميع الموجودات متوجهة إلى الحق الأول توجهاً غريزياً ونازعة إليه نزوع افتقار واحتياج.

يقول بعضهم في هذا المعنى: إن مما بنا من النقص الذاتي والضعف الجبلي يقودنا بحكم ناموس التضاد إلى القول بوجود مدبر كامل، فإنه كما أن لكل شيء ضداً فالنور والظلام، والعدل والظلم والموت والحياة، والعدم والحدوث، كذلك العلم المحدود يقابله العلم غير المحدود، والقدرة الناقصة تقابلها القدرة الكاملة، وبالجملة فنقص الأدمي وعجزه وشوقه لبلوغ أمانيه وسعيه وراء كمالات لا يدري غايتها ونقضه اليوم ما أبرمه بالأمس مما يبرهن على أن في الغيب قدرة قاهرة وكمالاً باهراً تنتهى إليه الأمانى، وتطمئن به القلوب)(١).

#### الدليل الثالث: الأشواق الروحية:

لقد خلق الله سبحانه وتعالى الإنسان من مادة هذا الكون كما خلق منها الكائنات الحية الأخرى، إلا أن الإنسان امتاز عليها بنفخة الروح التي خص بها من بين سائر المخلوقات وإلى ذلك الإشارة في قوله تعالى:

﴿ وَإِذْ قَالَ رَبِكَ لَلْمَلَائِكَةَ إِنِّي خَالَقَ بَشُراً مِنْ صَلَصَالَ مِنْ حَمّاً مَسْنُونَ، فإذا سويته ونفخت فيه مِن روحي فقعوا له ساجدين ﴾ [الحجر: ٢٨ – ٢٩].

<sup>(</sup>١) دلائل التوحيد للشيخ محمد جمال الدين القاسمي: ٥٥ باختصار.

ولكل من هذين الأصلين مظاهره، واحتياجاته، ونتائجه المترتبة عليه فمن مظاهر الأصل المادي الثقل إلى الأرض والأعراض الجسمية من نمو واختلاف في البنية وتعرض للأسقام...

ومن احتياجات هـذا الجانب المـادي الحاجـة إلى الطعـام والشراب والهـواء والتخلص من فضلات الجسم، والميل إلى قضاء الوطر. . .

وإذا لم تشبع هذه الحاجات العضوية من مطعم ومشرب فإنه يؤدي إلى اضمحلال هذا الجانب وبالتالي القضاء عليه بالموت.

وكذلك الجانب الروحي في الإنسان فله مظاهره واحتياجاته ونتائجه فمن مظاهر الجانب الروحي مشاعره وعواطفه (من الحب والبغض، والإحساس بالجمال والميل إلى الكمال والرغبة في الحق والصدق. . . إلى آخر ما هنالك من الأمور الفطرية التي يميل إليها الإنسان صاحب الطبع السليم والجبلة القويمة .

كما أن هذا الجانب الروحي في الإنسان يحتاج إلى إشباع، فإن لم يشبع أدى إلى اضطراب وقلق وشقاء وغذاؤه هو الوحي الإلهي والهدايات المستمدة منه، فهو الغذاءالضروري الذي لا غنى للروح عنه، وبالاتصال بالوحي الالهي والتعامل معه عبادة وذكراً وخوفاً وطمعاً ودعاءً وابتهالاً، وتوكلاً وإيماناً وتسليماً...

يحصل الإنسان على غذائه الروحي، ويكون معتدل الطبيعة منسجماً مع فطرته عارفاً لغايته في الوجود ساعياً إلى هدفه ثابت الخطى مطمئن البال رضي النفس. ولا يفوتنا هنا أن نذكر أن إشباع الجانب المادي يكون بالغذاء الحلال النافع كما يكون بالغذاء الحرام والضار، إلا أن النتائج تختلف نتيجة التغذي بالحلال النافع الصحة والهناء والقوة والنشاط. أما نتيجة التغذي بالحرام والضار المرض والإعياء والاضطراب والتعاسة...

وكذلك الغذاء الروحي فمنه الحلال الطيب المفيد وهـو ما كـان وحياً إلهيـاً ( من الكتـاب والسنة ) ومـا استمد منـه من أحكام وتشريعات. ومن الغـذاء الروحي ما كان محرماً خبيثاً وهو ما كان من وضع البشر وفلسفاتهم وطقوسهم التعبدية وشرائعهم الوضعية. فمن الغذاء الروحي الفاسد ما عليه الملل والديانات المنحرفة عن أصل الوحي الإلهي من يهودية ونصرانية وما كان من وضع البشر من مجوسية وبوذية وهندوكية ووثنية...

إن إحساس الإنسان بهذه الأشواق الروحية وتطلعه إلى إشباعها بالغذاء الروحي الصافي لا يقل أهمية عن إحساسه بالنقص وتطلعه إلى الكمالات.

كما أن من نتائج هذا الإشباع الإحساس بالقرب من الملأ الأعلى والتطلع الى الدار الآخرة والزهد والتجافي عن الدار الدنيا، وإلى مثل هذه النتيجة يشير رسول الله على بقوله: «والذي نفسي بيده إنكم لو تدومون على ما تكونون عليه عندي وفي الذكر لصافحتكم الملائكة على فرشكم وفي طرقكم...»(١).

وهي الحالة التي بلغها حارثة رضي الله عنه وأقره عليها رسول الله على فعن أنس رضي الله عنه أن النبي على لقي رجلاً يقال له حارثة في بعض سكك المدينة فقال: كيف أصبحت يا حارثة؟ قال: أصبحت مؤمناً حقاً، قال: إن لكل إيمان حقيقة، فما حقيقة إيمانك؟ قال: عزفت نفسي عن الدنيا فأظمأت نهاري وأسهرت ليلي، وكأني بعرش ربي بارزاً وكأني بأهل الجنة في الجنة يتنعمون فيها وكأني بأهل النار في النار يعذبون، فقال النبي على أصبت فالزم، مؤمن نور الله قلبه)(٢).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) رواه مسلم في صحيحه، في كتاب التوبة: ٩٥/٨.

<sup>(</sup>٢) رواه البزار. انظر: مجمع الزوائد للهيثمي: ١/٥٧.

## رابعاً:

## البراهين العقلية

ويقصد بها الأساليب القرآنية في إثبات توحيد الله سبحانه وتعالى والتي تثير المناقشة العقلية، وترتب النتائج على المقدمات، وتوصل الفكر إلى النتيجة التي لا يملك العاقل إلا التسليم بها والإذعان لها.

فمما أبرزه العلماء في ذلك ما أطلقوا عليه:

## أولاً - الأدلة البدهية:

ونجد مثال ذلك في قوله تعالى: ﴿أَمْ خَلَقُوا مِنْ غَيْرِ شَيَّءَ أَمْ هُمُ الْخَالَقُونُ، أَمْ خَلَقُوا السَّمُواتِ وَالْأَرْضِ بِلَ لَا يُوقَنُونَ﴾ [الطور: ٣٥ ــ ٣٦].

فالاحتمالات العقلية التي تشير إليها الآيتان الكريمتان في قضية الخلق ثلاثة احتمالات محددة لا رابع لها، إن الإنسان وما يحيط به من مظاهر الحياة والكون بما فيه السموات والأرض مخلوقة، فمن الذي خلقها؟

#### \* الاحتمال الأول:

أن تكون هذه المخلوقات قد أوجدت نفسها، وهذا احتمال مناقض لبدهيات العقل الإنساني لأنها قبل وجودها لم تكن شيئاً \_ أي كانت عدماً \_ فكيف يوجد العدم موجوداً. إن الموجود لا بد له من موجد يوجده من العدم. أما العدم فلا يوجد شيئاً.

فهذا الاحتمال باطل لاصطدامه ببدهيات العقل: ﴿أُم خلقوا من غير شيء؟!﴾.

#### \* الاحتمال الثاني:

أن يكون بعض المخلوقات أوجد بعضها الآخر، وهذا أيضاً مناقض لبدهيات العقل، لأن الكلام السابق الذي بطل به الاحتمال الأول ينطبق على الجزء الذي أسند إليه الخلق، فقبل خلقه كان عدماً، والعدم لا يوجد شيئاً، فيبطل هذا الاحتمال أيضاً. ﴿أم هم الخالقون؟!﴾.

#### \* الاحتمال الثالث:

وهو أن يكون غير المخلوقات، قد أوجدالمخلوقات، وبالتالي يتصف هذا الخالق بصفات تضاد صفات المخلوقات. فالمخلوقات وجدت بعد أن لم تكن موجودة، أما الخالق فواجب الوجود لذاته والمخلوقات لها بداية ونهاية، أما الخالق فهو الأول ليس قبله شيء وهو الأخر ليس بعده شيء. والمخلوقات تعتورها الحوادث والحركة والسكون والزيادة والنقص، وتستمد وجودها واستمرارها من غيرها.

أما الخالق فهـو المنزه عن الحـوادث ﴿الحي القيـوم﴾ ويستمـد الكـون منـه وجوده وحركته ونظامه، ويكون مسخراً لأمره وتدبيره.

وهذا الاحتمال هو الذين يقبله العقل السليم، والنتيجة التي لا يجد المنطق السديد مناصاً من الرضوخ لها والتسليم بها.

﴿ الله لا إله إلا هو الحي القيوم لا تأخذه سنة ولا نوم له ما في السموات وما في الأرض﴾ [البقرة: ٢٥٥].

## ثانياً \_ دليل التمانع(١):

إن المتدبر لأحوال المخلوقات من الذرة إلى المجرة يجد ذاك النظام المطرد الذي يحفظ للكون بقاءه واستمراره وأداءه الدور الوظيفي الذي سخر من أجله.

<sup>(</sup>١) وجه تسمية هذا النوع من الاستدلال بدليل التمانع: أن جانب الدلالة فيه على استحالة تعددالالهة، هو فرض أن يتمانع الألهة، أي يمنع بعضهم بعضاً من تنفيذ مراده.

إن هذا النظام المطرد في الكون يدل على أن الإرادة المتحكمة فيه المتصرفة في شؤون في شؤون أرادة واحدة لا تقبل التعدد ولو افترض وجود إرادة ثانية تتصرف في شؤون الكون لأدى ذلك إلى الاحتمالات التالية:

#### \* الاحتمال الأول:

عند تعارض الإِرادتين في شأن الخلق أو عدمه، أو وضع نظام محدد على حالة معينة فأي الإِرادتين تنفّذ؟!

فإما أن تنفذ الإرادتان وهو مستحيل لأنه يؤدي إلى الجمع بين النقيضين وهو محال عقلاً.

### \* الاحتمال الثاني:

أن تتعطل الإِرادتان جميعاً فلا تنفذان، وهذا عجز ينزه مقام الألوهية عنه لأن مقتضى كلمة (الإِله) التصرف المطلق في شأن المخلوقات الذي لا راد لقضائه الذي يقول للشيء كن فيكون.

#### \* الاحتمال الثالث:

أن تنفذ إحدى الإرادتين وتهمل الأخرى، فالإرادة النافذة هي الحق والثانية المعطلة هي الباطل، ويكون صاحبها إلها مزيفاً فالنتيجة الفعلية أنه لا بدأن يكون الإله واحداً فرداً صمداً ليس له مثيل ولا شبيه ولا ند ولا شريك وإلى هذا النوع من الاستدلال أشارت الآية الكريمة:

﴿أُمُ اتَخَذُوا آلِهَ مَنَ الأَرْضَ هُمُ يَنْشُرُونَ لُو كَانَ فِيهُمَا آلَهُ ۚ إِلَّا اللهُ لَفُسَدُتَا فسبحان الله رب العرش عما يصفون لا يسأل عما يفعل وهم يسألون [الأنبياء: ٢٠ \_ ٢٣].

يقول الشيخ ابن عاشور في تفسيره «التحرير والتنوير»:

(والفساد: هو اختلال النظام وانتفاء النفع من الأشياء ففساد السماء والأرض هو أن تصيرا غير صالحتين ولامنتسقتي النظام بأن يبطل الانتفاع بما فيهما.

فمن صلاح السماء نظام كواكبها، وانضباط مواقيت طلوعها وغروبها، ونظام النور والظلمة، ومن صلاح الأرض مهدها للسير، وإنباتها الشجر والزرع، واشتمالها

على المرعى والحجارة والمعادن والأخشاب، وفساد كل من ذلك ببطلان نظامه الصالح.

ووجه انتظام هذا الاستدلال أنه لو تعددت الآلهة للزم أن يكون كل إله متصفاً بصفات الإلهية المعروفة آثارها، وهي الإرادة المطلقة والقدرة التامة على التصرف.

ثم أن التعدد يقتضي اختلاف متعلقات الإرادات والقُدر، لأن الآلهة لو استوت في تعلقات إراداتها ذلك لكان تعدد الآلهة عبثاً للاستغناء بواحد منهم) (١).

ولوكان مع الله آلهة أخرى لحاول بعضهم أن يتصرف في الكون حسب إرادته وعندئذ يشهد الكون حروباً مروعة مدمرة، ويكون ميداناً لصراع رهيب بين الألهة المتنازعة.

فإذا كان مصير الكرة الأرضية بات في خطر من جراء تنازع القوى المدمرة من صنع البشر، فكيف الحال عندما تكون القوى المتنازعة بيدها أزمة الأمور في عالم الغيب والشهادة.

إن فكرة تعدد الآلهة لا يقرها عقل يحترم نفسه، ولا يؤيدها الواقع المنظم الذي يؤدي دوره المفيد حسب سنن مضطردة.

إن دوام السموات والأرض على انتظامهما في مختلف العصور والأحوال يدل على أن لها إلها واحداً غير متعدد في الحمد لله فاطر السموات والأرض جاعل الملائكة رسلاً أولي أجنحة مثنى وثلاث ورباع يزيد في الخلق ما يشاء إن الله على كل شيء قدير، ما يفتح الله للناس من رحمة فلا ممسك لها وما يمسك فلا مرسل له من بعده وهو العزيز الحكيم، يا أيها الناس اذكروا نعمة الله عليكم هل من خالق غير الله يرزقكم من السماء والأرض لا إله إلا هو فأنى تؤفكون [فاطر: ١ - ٣].

## ثالثاً \_ دليل الفرض والتسليم:

وهذا النوع من الاستدلال يقوم على التسليم بدعوى الخصم تسليماً جدلياً، \_ ولو كانت دعواه مستحيلة \_ ثم يستدل على إبطال الدعوى بالنتائج الخاطئة المتناقضة التي تترتب على هذه الدعوى، يقول تعالى: ﴿ مَا اتَّخَذَ اللهُ مِن ولد

<sup>(</sup>١) التحرير والتنوير: ١٧/٣٩.

وما كان معه من إله إذاً لذهب كلُّ إله بما خلق ولعلا بعضهم على بعض سبحان الله عما يصفون. عالم الغيب والشهادة فتعالى عما يشركون ﴿ [المؤمنون: ٩١ - ٩٢].

فالحقيقة أن لا إله مع الله، ولم يتخذ الله سبحانه وتعالى ولداً، ولكننا لو سلمنا جدلاً بهذا الافتراض الخاطىء فما هي النتائج التي تترقب على ذلك: يترتب على ذلك استعلاء بعضهم على بعض، فلا ينتظم أمر الكون ولا ينفذ فيه حكم ولا تتحقق مصلحة، وبالتالي ففي ذلك اختلال نظام المخلوقات واستحالة استمراره.

والواقع المشاهد خلاف ذلك، فدل هذا الواقع على أن تعدد الآلهة محال لما يلزم عليه من المحال. كما أن افتراض وجود آلهة متعددة يؤدي إلى استعلاء بعضهم على بعض، ومنع كل منهم غيره من التدخل في شؤونه وهو محال مصادم لما تستلزمه صفات الكمال المطلق للإله المعبود بحق.

﴿قُلُ لُو كَانَ مَعَهُ آلَهَةً كَمَا يَقُـُولُونَ إِذاً لَابِتَغَـُوْا إِلَى ذِي الْعَرْشُ سَبِيلًا سَبِحانَهُ وَتَعَالَى عَمَا يَقُولُونَ عَلُواً كَبِيراً، تَسْبِح لَهُ السَمُواتِ السَبِعِ وَالْأَرْضُ وَمِنْ فَيَهُنْ وَإِنْ مَنْ شَيَّء إِلَّا يَسْبِح بَحَمَدُهُ وَلَكُنْ لَا تَفْقَهُونَ تَسْبِيحِهُمْ إِنَـهُ كَانَ حَلَيمًا غَفُوراً ﴾ مِن شيء إلا يسبح بحمده ولكن لا تفقهون تسبيحهم إنـه كان حليماً غفوراً ﴾ [الإسراء: ٢٤ \_ ٤٤].

ملحوظة: الفرق بين دليل التمانع في قوله تعالى ﴿لو كان فيهما آلهة إلا الله لفسدتا ﴾ وبين دليل الفرض والتسليم في قوله تعالى: ﴿... وما كان معه من إله إذاً لذهب كل إله بما خلق ﴾.

أن الأول: يستلزم اختلال أحوال المخلوقات السماوية والأرضية وهو ما تبطله المشاهدة.

أما الثاني: فيستلزم النقص في ذات الإِلَـه وهـو محـال لأن الإِلهيـة تقتضي الكمال المطلق(١).

<sup>\* \* \*</sup> 

<sup>(</sup>١) انظر: «التحرير والتنوير» للطاهر بن عاشور: ١١٦/١٨ بتصرف.

#### خامساً:

# أدلَّة التوحيد من خلال إثبات صفات الكمال لله سبحانه وتعالى وتنزيهه عن صفات النقص

إن الكمالات كلها ثابتة لله سبحانه وتعالى وبما أن أنواع الكمالات لا يمكن أن يدركها البشر، فقد بينها الله سبحانه وتعالى في كتابه العزيز من خلال ذكر الصفات الجليلة، لذا كانت هذه الصفات توقيفية لا يستطيع الإنسان أن يضع له صفة من عنده لأنها قد تكون صفة نقص من حيث يريد الإنسان تقديس الله سبحانه وتعالى، وذلك لأن الإنسان المحدود العقل المتأثر بما حوله من مفاهيم، وتصورات وخيالات، لا يستطيع أن يحيط علماً بصفات الكمال للخالق غير المحدود سبحانه وتعالى «لا أحصي ثناءً عليك أنت كما أثنيت على نفسك»(۱). ويقول ابن القيم في «مدارج السالكين»: (حمد الله سبحانه وتعالى نفسه على عدم اتخاذ الولد المتضمن لكمال حمديته وغناه وملكه، وتعبيد كل شيء له، فاتخاذ الولد ينافى ذلك، كما قال تعالى: ﴿قالُوا اتخذ الله ولداً سبحانه هو الغني له ما في السموات وما في الأرض﴾ [يونس: ٦٨]

وحمد نفسه على عدم الشريك المتضمن تفرده بالربوبية والإلهية وتوحده بصفات الكمال التي لا يوصف بها غيره فيكون شريكاً له، لو عدمها لكان كل وجود أكمل منه لأن الموجود أكمل من المعدوم، ولهذا لا يحمد نفسه سبحانه بعدم إلا إذا كان متضمناً ثبوت كمال.

<sup>(</sup>۱) جزء من دعاء رسول الله على في سجوده حيث كان يقول «اللهم أعوذ برضاك من سخطك وبمعافاتك من عقوبتك وأعوذ بك منك لا أحصي ثناء أنت كما أثنيت على نفسك» صحيح مسلم، كتاب الصلاة: ١/١٥.

كما حمد نفسه بكونه لا يموت، لتضمنه كمال حياته، وحمد نفسه بكونه لا تأخذه سنة ولا نوم لتضمن ذلك كمال قيوميته وحمد نفسه بأنه لا يعزب عن علمه مثقال ذرة في الأرض ولا في السماء ولا أصغر من ذلك ولا أكبر، لكمال علمه وإحاطته وحمد نفسه بأنه لا يظلم أحداً لكمال عدله وإحسانه، وحمد نفسه بأنه لا تدركه الأبصار لكمال عظمته يُرى ولا يُدرك، كما أنه يُعلم ولا يُحاط به علماً، فمجرد نفي الرؤية ليس بكمال لأن العدم لا يُرى، فليس في كون الشيء لا يرى كمال البتة، وإنما الكمال في كونه لا يحاط به رؤية ولا إدراكاً لعظمته في نفسه وتعالى عن إدراك المخلوق له، وكذلك حمدنفسه بعدم الغفلة والنسيان لكمال علمه، فكل سلب في القرآن حمد الله به نفسه فلمضادة ثبوت ضده ولتضمنه ثبوت ضده) (۱).

وفيما يلي ذكر لبعض الصفات التي وصف الله سبحانه وتعالى بها نفسه في كتابه، وبيان بعض الصفات التي تنزه العلى الكبير عنها:

قمن الأدلة التي ساقها القرآن الكريم للاستدلال على وحدانية الله سبحانه وتعالى :

## إثبات صفات الكمال المطلق للمعبود بحق وتنزيه عن صفات النقص:

ثمة صفات إذا اتصف بها شيء حكمنا عليه بصفات المخلوقين، فمثلاً: الافتقار:

الافتقار في وجوده إلى غيره والاستمرار في حياته إلى من يقوم عليه لـرعايـة شؤونه.

إن هذا الافتقار والحاجة من صفات المخلوقين، يتنزه الخالق سبحانه وتعالى عنها فهو الذي لا يفتقر في وجوده إلى غيره بل هو واجب الوجود الغني عما سواه لذا وصف سبحانه وتعالى بأنه الإله الحي لأنه لا يفتقر في حياته إلى غيره وكل ما سواه مفتقر إليه، وإلى قيوميته عليها. ﴿الله لا إله إلا هو الحي القيوم ﴾.

<sup>(</sup>١) مدارج السالكين: ٢٧/١.

الحي: الواجب الوجود لا يحتاج في حياته إلى سواه.

القيُّوم: القائم برعاية مصالح مخلوقاته فهي مفتقرة إليه وهو غني عنها.

فنفى الألوهية عن غيره وأثبتها لذاته وعلل ذلك بـ (الحي القيوم).

﴿ يَا أَيُهَا النَّاسُ أَنتُمُ الفَقْرَاءُ إِلَى اللهُ وَاللهُ هُوَ الْغَنِي الْحَمَيْدُ، إِنْ يَشُلُّ يَـذُهُبُكُمُ وَيَأْتِ بِخُلْقَ جَدِيْدٍ، وَمَا ذَلْكَ عَلَى اللهُ بَعْزِيزَ ﴾ [فاطر: ١٥ – ١٦].

الفقراء إلى الله في إيجادكم.

الفقراء إلى الله في حياتكم واستمرارها.

الفقراء إلى الله في رزقكم وطعامكم شـراباً وهواءً.

وتنكشف جوانب الفقر وتتسع مجالاتها وأنواعها كلما ارتقى الإنسان فكراً وتوسعت آفاق المعرفة لديه وتقدمت وسائل المدنية والتطور.

فالمتبادر إلى الذهن عند العامة عن كلمة الفقر (قلة المادة والممتلكات التي ينتفع بها) وقد يفهم بعض الناس أن الفقر يشمل أيضاً الحاجة إلى تعاون الناس في اختصاصاتهم لسد حاجات المجتمع المختلفة، إذ لا يستطيع الإنسان بمفرده أن يسد مختلف حاجاته، إلا أن هنالك أنواعاً من الفقر لا يدركها غير أهل الاختصاص، فهنالك حاجات منظورة وحاجات غير منظورة يفتقر إليها الناس بل الكون كله:

فهناك الحاجة والافتقار إلى حفظ التوازن بين الأجرام السماوية.

﴿ . . . إن الله يمسك السموات والأرض أن تزولا ولئن زالتا إن أمسكهما من أحد من بعده إنه كان حليماً غفوراً ﴾ [فاطر: ٤١].

وكذلك الحاجة والافتقار إلى التوازن بين الأقوات المخزونة في الأرض، المستهلكة والنامية والتوازن بين كمية المياه من الأمطار والمياه الموجودة على سطح الأرض.

والتوازن بين أنواع الغازات الموجودة في الهواء والحفاظ على نسبتها المحدودة، بحيث تبقى ثابتة على الرغم من أن استهلاك أنواع منها لدى الإنسان

أكثر، واستهلاك النبات لنوع آخر أقوى وهكذا. . . فإن دلالات الفقر ومجالاته تسع بتقدم المجالات العلمية .

وحاجة الإنسان وافتقاره إلى النفحات الروحية والهدايات الربانية لرعاية الجانب المعنوي فيه وإشباع أشواقه الروحية، عن طريق الرسالات التي تنير السبيل أمامه وتوجد التوازن بين متطلبات الجانب المادي ومتطلبات الروح.

إن الافتقار إلى كل ذلك كائن في المخلوق فهـو الفقير والله هـو الغني الحميد.

ومن لطيف الإشارات القرآنية في الرد على النصارى الذين قالوا بألوهية عيسى بن مريم وأمه قال تبارك وتعالى:

﴿ مَا المسيح ابن مريم إلا رسول قد خلت من قبله الرسل وأمه صديقة كانا يأكلان الطعام انظر كيف نبين لهم الآيات ثم انظر أنى يؤفكون ﴾ [المائدة: ٧٥].

إن مخلوقاً يفتقر في حياته إلى الطعام ليستمر في البقاء.

ثم يفتقر بعد تناوله الطعام إلى التخلص من فضلاته.

إن مثل هذه الصفات لا تليق بالألوهية، والإله منزه عن مثل هذه الصفات إن مثل هذا الافتقار من شأن المخلوق ويتنزه عنه الخالق جل وعلا.

٢ ـ ومن الصفات التي ينزه الخالق عنها: الشريك، الند، الولد،
 الصاحبة:

إن من الصفات الراسخة لدى المخلوقين، والتي لا يستغني عنها في حياته (الزوجية).

فإن من الأمورالمغروزة في ذات المخلوق الميل إلى القرين من جنسه، ويسعى إلى ذلك لأن هذا التزاوج من الأمورالجبلية التي فطر عليها:

﴿وَأَنَّهُ خَلَقَ الزُّوجِينِ الذِّكْرِ وَالْأَنْثَى ﴾ [النجم: ٤٥].

﴿وَمِنْ كُلُّ شِيءَ خُلُقْنَا زُوجِينَ لَعَلَّكُمْ تَذْكُرُونَ﴾ [الذاريات: ٤٩].

وكذلك الميل إلى الجنس والشبيه والاستئناس به من خاصيات الكائن الحي.

ومن الأمور الجبليّة لدى الإنسان الرغبة في الولد لأن في الولد إشباعاً لغرائز كامنة في النفس الإنسانية، إنها غريزة حب البقاء من ناحية، والتطلع إلى الكمال والفرار من النقص من ناحية أخرى، وسد الحاجة وتلافي النقص والدفاع عنه والافتخار به، كل هذا وراء الرغبة في الولد.

إلا أن مثـل هذه الـدوافـع والرغبـات والاحتياج يتنـزه عنهـا الخـالق سبحـانـه وتعالى لذا جاءت في آيات كثيرة اتصاف الله سبحانه وتعالى بغير ذلك.

يقول تعالى: ﴿وقيل الحمد لله النذي لم يتخذ ولناً ولم يكن له شريك في الملك ولم يكن له وليّ من الذل وكبره تكبيراً [الإسراء: ١١١].

﴿ ما كان لله أن يتخذ من ولد سبحانه إذا قضى أمراً فإنما يقول له كن فيكون ﴾ [مريم: ٣٥].

﴿قُلُ هُو اللهُ أَحَدُ. الله الصمد. لم يلد ولم يولد. ولم يكن له كفواً أحد﴾.

إن زعم الولد والصاحبة لله سبحانه وتعالى ونسبة ما لا يليق بكمال الله وجلاله الله تقدست أسماؤه، تغيير لمعالم الحق الذي قامت عليه السموات والأرض وإحلال للباطل والزيف مكان الحكمة والعدل، إن نسبة هذه الأمور إليه تعالى الله عن ذلك علواً كبيراً نسبة الحاجة والنقص والافتقار والعجز إلى الكمال المطلق وهو هدم لنظام الكون الذي يقوم على الحق والعدل والميزان.

﴿ وقالوا اتخذ الرحمن ولداً لقد جئتم شيئاً إدّاً، تكاد السموات يتفطّرن منه وتنشق الأرض وتخر الجبال هداً، أن دَعَوْا للرحمن ولداً، وما ينبغي للرحمنأن يتخذ ولداً، إنْ كلُّ من في السموات والأرض إلا آتي الرحمن عبداً لقد أحصاهم وعدّهم عداً، وكلهم آتيه يوم القيامة فرداً ﴾ [مريم: ٨٨ – ٩٥].

٣ ــ تنزيه الله سبحانه وتعالى عن العجز في التصرف في مخلوقاته وعن
 الجهل بأحوالهم والغفلة عن تدبير شؤونهم ومصالحهم:

إن من صفات الكمال التي يجب اعتقادها في الخالق سبحانه وتعالى وتنزيهه عن ضدها: القدرة والعلم المحيط والقيومية على شؤون العباد. حيث لا يليق

بشؤون الإله وصفاته أن يعجز عن التصرف في مخلوقاته حسب إرادته وحكمته أو يمتنع عليه مخلوق من مخلوقاته، بل كل من في السماوات والأرض ملكه، خاضع لإرادته يقول للشيء كن فيكون.

﴿أُولَم يسيروا في الأرض فينظروا كيف كان عاقبة الذين من قبلهم، وكانوا أشد منهم قوة وما كان الله ليعجزه من شيء في السموات ولا في الأرض إنه كان عليماً قديراً﴾ [فاطر: ٤٤].

ومن صفات الكمال لله تعالى علمه المحيط بكل مخلوقاته، فإن الجهل نقص، والجهل بأحوال المخلوقات صغيرها وكبيرها قصور وإهمال. وكل ذلك محال على الله سبحانه وتعالى «الحمد لله الذي له ما في السموات وما في الأرض وله الحمد في الأخرة وهو الحكيم الخبير، يعلم ما يلج في الأرض وما يخرج منها وما ينزل من السماء وما يعرج فيها وهو الرحيم الغفور، وقال الذين كفروا لا تأتينا الساعة قل بلى وربي لتأتينكم عالم الغيب لا يعزب(۱) عنه مثقال ذرة في السموات ولا في الأرض ولا أصغر من ذلك ولا أكبر إلا في كتاب مبين [سبأ: ١ - ٣].

## ٤ - ومن صفات الكمال للخالق جل جلاله (القيوم):

القائم بتدبير ما خلق، الحافظ لكل شيء والمعطي له ما به قوامه، فالله سبحانه وتعالى : ﴿وما خلقنا السماء والأرض وما بينهما لاعبين، لو أردنا أن نتخذ لهواً لاتخدناه من لدنا إنا كنا فاعلين ﴿ الأنبياء: ١٦، ٢١٧.

وقد اشتملت آية الكرسي على جملة من صفات الكمال لله سبحانه وتعالى، كما اشتملت على تنزيه الخالق سبحانه عن بعض الصفات التي تكون من شأن المخلوقين ثم بعد البيان الشافي في بيان ما ينبغي للمعبود الحق وما يتنزه عنه جاء قوله تعالى: ﴿لا إكراه في الدين قد تبين الرشد من الغي فمن يكفر بالطاغوت ويؤمن بالله فقد استمسك بالعروة الوثقى لا انفصام لها [البقرة: ٢٥٦].

<sup>(</sup>١) يقال: عَزب يعزُب ويعزِب إذا غاب، قاله القرطبي، وفي مفردات الراغب: العازب المتباعد في طلب الكلاً عن أهله.

فإن الذي يتدبر في صفات الكمال التي وردت في آية الكرسي، ويمعن النظر في صفات النقص التي تنزه الله سبحانه وتعالى عنها يملك الميزان الدقيق ليعلم به شأن الألوهية، فمن توفرت هذه الصفات فيه فهو الإله الحق، ومن لم يتصف بتلك الصفات، أو وجدت فيه صفات النقص ثم دعا الناس إلى عبادته واتخذه الناس إلها فإنما هو طاغوت.

فبعد وضوح السبيل، وإقامة البرهان وظهور الحق لا داعي لإكراه الناس على الدخول في الدين، لأن العقول الرشيدة تصل إلى الحق على ضوء هذه البراهين من نفسها، ولا تحتاج إلى الإحراه للدخول في دين الحق ﴿لا إكراه في الدين قد تبين الرشد من الغيّ﴾.

وإثبات الكمالات المطلقة لله سبحانه وتعالى وتنزيهه عن صفات النقص، متضمنة في أسمائه التسعة والتسعين لذا من قرأها متدبراً لمضامينها مؤمناً بما أثبت الله سبحانه وتعالى لنفسه فيها من صفات الكمال، منزهاً لله جل جلاله عن صفات النقص من خلالها كان ممن استحق الجنة، فقد جاء في الحديث:

عن أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي ﷺ: «لله تسعة وتسعون اسماً من حفظها دخل الجنة، وإن الله وتريحب الوتر، وفي رواية عند مسلم من أحصاها».

وفي رواية عند البخاري ﴿ لله تسعة وتسعون اسماً مائة إلا واحداً لا يحفظها أحد إلا دخل الجنة »(١).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري: ٧/٩٦؛ وصحيح مسلم: ٦٣/٨.

#### الخاتمية

إن القرآن الكريم كتاب التوحيد فقد تضمنت آياته الكريمة من أول سورة الفاتحة إلى خاتمة سورة الناس الدعوة إلى توحيد الله سبحانه وتعالى وتوجيه العباد إلى الإخلاص في عبادته وقد وجهت هذه الدعوة من خلال الاستدلال على التوحيد من الأفاق والأنفس، وبمختلف الأساليب والطرائق، والحجج والبراهين التي تدخل الطمأنينة إلى كل قلب ينبض بالحياة ويستهدف الحقيقة، وتقنع كل عقل استنار بنور الحق وتغلب على هوى النفس.

وقد رأينا نماذج من أبرز الأدلة القرآنية في المحاجة والاستدلال والشرح والبيان ولعل من أجمع الآيات التي سيقت للاستدلال على توحيد الله سبحانه وتعالى وتضمنت أنواع الأدلة آيات سورة النمل الخمس:

١ \_ ﴿أُمِّن خلق السموات والأرض وأنزل لكم من السماء ماء فأنبتنا به حدائق ذات بهجة ما كان لكم أن تُنبتوا شجرها أإله مع الله بل هم قوم يعدلون (النمل: ٦٠].

وهو دليل الخلق والإبداع من خلال الأفاق.

وجاءت فاصلة الآية الكريمة مقررة لمضمونها ومؤيدة لدليل الإبداع، لأن كل عاقل مكلفٍ يدرك أنه لم يخلق السموات والأرض ولم ينزل المطر من السماء.

ورغم إقرارهم بهذه الحقيقة الواضحة يعدلون عن عبادة الله إلى عبادة آلهة مزيفة باطلة.

٢ \_ ﴿أمّن جعل الأرض قراراً وجعل خلالها أنهاراً وجعل لها رواسي وجعل
 بين البحرين حاجزاً أإله مع الله بل أكثرهم لا يعلمون ﴾ [النمل: ٦١].

وفي هذه الآية تقرير لدليل العناية، فهو الذي جعل الأرض بهذه الكيفية وثبتها بالجبال وأجرى فيها الأنهار وجعل بين البحرين حاجزاً. ولولا هذه العناية الربانية وهذا التقرير المحكم لما هيئت الأرض للحياة والاستقرار.

وجاءت الفاصلة القرآنية ملائمة أيضاً لدليل العناية، فإن إدراك سنن الله الكونية في المخلوقات ومنها الأرض وإدراك أنظمة جريان الأنهار ومعرفة دور الجبال في إرساء الأرض وحفظ توازنها، والبحث عن سر الحاجز بين البحرين لا يدركه إلا العلماء أهل الاختصاص فجاءت الفاصلة (بل أكثرهم لا يعلمون).

٣ \_ ﴿ أَمن يجيب المضطر إذا دعاه ويكشف السوء ويجعلكم خلفاء الأرض أله مع الله قليلًا ما تذكرون ﴾ [النمل: ٦٢].

وهذا دليل الفطرة، فلا ملجاً ولا ملاذ للمخلوقات عند وقوع الضربهم إلا التوجه إلى الواحد الأحد الفرد الصمد والفاصلة ملائمة ومؤكدة للدليل، فإن الالتجاء إلى الله سبحانه وتعالى عند الشدة أمر فطري راسخ في النفس البشرية، إلا أن الناس يغفلون عن ذلك في حالة السراء، فلا يحتاج الأمر إلا إلى تذكرهم، وإن لم تهيأ الظروف المذكرة لهم بذلك فإن الشدة تفرض عليهم الذكرى وتزيل الغشاوة عن الفطرة وصفائها فختمت الآية بـ (تذكرون).

٤ \_ ﴿ أمن يهديكم في ظلمات البر والبحر ومن يرسل الرياح بشراً بين يدي رحمته أإله مع الله تعالى الله عما يشركون ﴾ [النمل: ٦٣].

وفي الآية إشارة إلى صفات الكمال التي اتصف بها المولى جل جلاله وتقدست أسماؤه، وعلى رأس هذه الصفات صفة الرحمة والهداية إلى المصالح المادية والمعنوية.

وجاءت الفاصلة مؤكدة لمضمون الدليل، فهو المتفرد بصفات الكمال والمنزه عن صفات النقص (تعالى الله عما يشركون).

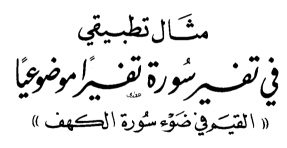
٥ - ﴿أَمن يبدؤ الخلق ثم يعيده ومن يرزقكم من السماء والأرض أإلىه مع
 الله قل هاتوا برهانكم إن كنتم صادقين﴾ [النمل: ٦٤].

وهذا ما أطلقنا عليه البراهين العقلية الإقناعية، لأن الدليل هنا يتعلق بأمر عقلي تجريدي، ويستخدم القياس والبدهيات العقلية، فمن آمن بأن الله بدأ الخلق وأوجده من العدم، يلزمه عقلاً وتفرض عليه البديهة أن يؤمن أنه قادر على الإعادة أهون عليه، لذا ختمت الآية بفاصلة في منتهى الوضوح والدلالة ﴿قُلُ هَاتُوا بِرِهَانِكُم إِنْ كُنتُم صادقين﴾.

فإن أنكرتم النتيجة والبدهيات فهاتوا برهانكم على ما تزعمون.

إنها آيات الذكر الحكيم، أنزلها الذي يعلم السر في السموات والأرض، على قلب رسوله ليكون للعالمين نذيراً.

فيا عجباً كيف يُعصى الإله أم كيف يجحده الجاحد وفي كل شيء له آية تدل على أنه الواحد





#### تمهيد

إن كنوز القرآن ضخمة ومتنوعة وموضوعاته كثيرة متشعبة واسعة المساحة، تبدأ من الكون المحيط بأجزائه الصغيرة بدءاً من الذرة وانتهاء بالمجرات والأفلاك التي تدور فيها، والأنظمة الدقيقة والتناسق المحكم الذي يسود ذلك كله.

وتبدأ من داخل النفس الإنسانية، من خلجات القلب وخطرات النفس ووساوس الفكر إلى أسرار علم الغيب الذي استأثر الله سبحانه وتعالى به.

إن من يبدأ تلاوة القرآن الكريم بتدبر تثيره أشياء كثيرة وتلفت نظره وتستجيش مشاعره، وهي آثار حسنة للتلاوة المتدبرة، ولكنها في الغالب فهوم آنية ومشاعر وقتية ربما تنتهي بالفراغ من التلاوة. أما إذا بدأ تالي القرآن \_ الباحث عن أسراره \_ تلاوته بعد تحديد هدف معين يسعى للوصول إليه من خلال تلاوة السورة (۱) التي يقبل على تلاوتها فإنه ينظر بعين فاحصة إلى أنواع الروابط بين الهدف المحدد وبين مقاطع السورة، وسياق الآيات التي تتحدث عنه، بل وسيلحظ تلك الروابط من خلال الكلمات المختارة بعناية فائقة لإبراز المعاني التي تحملها العبارات التي تنساب إلى العقل والقلب، وسيشعر أن روحاً معينة تسري في كيانه، وأن أنوار القرآن تشع في جنباته لتنقله من حالة إلى حالة: يستلهم فيها المعاني من الكريمة.

إن معايشة القرآن الكريم بنية خالصة وبمنهج معين تعطي ثماراً يانعة ونتائج

<sup>(</sup>١) انظر ما تقدم حول معرفة تحديد الهدف من السور المكية والمدنية: ٤١ وما بعدها.

حافلة، كثيراً ما يعجز القلم عن تـدوين المشاعـر والخلجات التي تنتـاب القارىء، ويتحقق فيه قول الباري جل جلاله:

﴿الله نزّل أحسن الحديث كتاباً متشابهاً مثاني تقشعر منه جلود الذين يخشون ربهم ثم تلين جلودهم وقلوبهم إلى ذكر الله ذلك هدى الله يهدي به من يشاء ومن يضلل الله فما له من هاد ﴾ [الزمر: ٢٣].

وبمقدار ما يكون الهدف الذي حدده الباحث للسورة أو الآيات التي يتدبرها هدفاً قرآنياً جلياً، بمقدار ما يجد الترابط بين الأجزاء والآيات، وبمقدار ما يلاحظ أن كل المعاني تتوجه إلى إبراز هذا الهدف أو تعميقه في النفس والمشاعر، أو إلقاء الأضواء عليه بياناً وكشفاً وتوضيحاً فمثلاً:

عندما نقول: إن الموضوع الأساسي في سورة فاطر: توحيد الألوهية من خلال الأدلة الكونية.

سيجد الباحث أن مقاطع السورة كلها تتجه لإبراز هذا المعنى من خلال الأسلوب البياني والكلمات المختارة في مجالات الكون، والإنسان والحيوان والنبات إبداعاً وعناية (أدلة الخلق والعناية).

وقل مثل ذلك في سورة الكهف وغيرها من سور القرآن الكريم وهذا ما سنحاوله بإذن الله تعالى في المباحث اللاحقة بعد التعريف بسورة الكهف.

\* \* \*

## بين يدي سورة الكهف

#### اسمها وعدد آیاتها:

تسمى سورة الكهف، وسورة أصحاب الكهف، وتأتي الروايات فيما بعد في ذلك.

وعدد آياتها مائة وعشر آيات عند الكوفيين.

ومائة وإحدى عشرة آية عند البصريين.

ومائة وست آيات عند الشاميين.

ومائة وخمس آيات عند الحجازيين(١).

وذلك حسب ما ثبت لـدى القراء في كـل بلد عن طريق النقـل في وقفـات الرسول على الله .

#### خصائص سورة الكهف:

ا \_ قال الإمام البخاري: حدثنا آدم بن أبي إياس حدثنا شعبة عن أبي إسحاق قال سمعت عبدالرحمن بن يزيد قال سمعت ابن مسعود رضي الله عنه، قال في بني إسرائيل \_ أي الإسراء \_ والكهف ومريم: «إنهن من العتاق الأول وهن من تلادي»(٢).

<sup>(</sup>١) انظر هذا العدّ في: تفسير روح المعاني للألوسي: ١٩٩/١٥.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، كتاب التفسير: ٢٢٣/٥.

قال ابن الأثير في النهاية: أراد بالعتاق الأول السور التي أُنزلت بمكة وأنها من أوَّل مـا تعلمه من القرآن. النهاية: ٣/١٧٩.

٢ – أخرج البخاري ومسلم من حديث شعبة عن البراء قال: قرأ رجل الكهف، وفي الدار دابة فجعلت تنفر، فنظر فإذا ضبابة أو سحابة قد غشيته، فذكر ذلك للنبي على فقال: «اقرأ فلان(١) فإنها السكينة تنزل عند القرآن، أو تنزلت للقرآن»(٢).

٣ ـ روى مسلم في صحيحه من حديث قتادة عن أبي الدرداء عن النبي على قال: من حفظ عشر آيات من أول سورة الكهف عصم من الدجال». وفي رواية أخرى لمسلم عن أبي الدرداء عن النبي على: «من قرأ العشر الأواخر من سورة الكهف عصم من فتنة الدجال»(٣).

٤ وفي مسند الإمام أحمد من حديث سهل بن معاذ بن أنس الجهني عن أبيه عن رسول الله ﷺ أنه قال: «من قرأ أول سورة الكهف وآخرها كانت له نوراً من قدمه إلى رأسه، ومن قرأها كلها كانت له نوراً ما بين السماء والأرض»(٤).

٥ \_ وأخرج الحاكم في مستدركه عن أبي سعيد الخدري عن النبي الله أنه قال: «من قرأ سورة الكهف في يوم الجمعة أضاء له من النور ما بينه وبين الجمعتين» وقال هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه، وقال الذهبي صحيح (٥).

٦ ـ روى الحاكم في مستدركه عن أبى سعيد الخدري رضي الله عنه قال:

<sup>=</sup> والتالد: المال القديم الذي ولد عندك، وهو نقيض الطارف. وهن من تلادي: أي من أول ما تعلمته بمكة وأخذته فيها.

النهاية في غريب الحديث والأثر: ١٩٤/١.

<sup>(</sup>١) ذكر في بعض الروايات أن الرجل كان أسيد بن الحضير رضى الله عنه.

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري، كتاب فضائل القرآن: ١٠٤/٦؛ وصحيح مسلم، كتاب صلاة المسافرين: ١٩٣/٢.

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم، كتاب صلاة المسافرين: ٢/١٩٩.

<sup>(</sup>٤) مسند الإمام أحمد: ٣/٣٩٤.

<sup>(</sup>٥) المستدرك للحاكم، كتاب التفسير: ٣٦٨/٢.

قال رسول الله ﷺ: «من قرأ سورة الكهف كما أُنزلت كانت له نـوراً يوم القيامة من مقامه إلى مكة ومن قرأ عشر آيات من آخرها ثم خـرج الدجـال لم يسلَّط عليه...» وقال هذا حديث صحيح على شرط مسلم ولـم يخرجاه ووافقه الذهبي (١).

V وفي المختارة للحافظ الضياء المقدسي عن علي مرفوعاً: «من قرأ سورة الكهف يوم الجمعة فهو معصوم إلى ثمانية أيام من كل فتنة وإن خرج الدجال عصم منه $^{(7)}$ .

٨ – انفردت سورة الكهف بأربع قصص لم تتكرر في سورة أخرى. وعلى الرغم من تكرار قصص موسى عليه السلام في سور القرآن إلا أننا يمكن أن نعتبرها فريدة من حيث تناولها للجانب التعليمي وتتلمذ موسى عليه السلام على الخضر عليه السلام، بينما القصص الأخرى تتناول جانب الرسالة والصراع مع فرعون وأتباعه، أو مواقف بني إسرائيل من دعوة موسى عليه السلام، ومثل هذا العدد من القصص الفريدة يمكن اعتبارها من خصائص سورة الكهف.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) المستدرك للحاكم، كتاب فضائل القرآن: ٥٦٤/١.

<sup>(</sup>۲) تفسیر ابن کثیر: ۲۱/۳.

## وقت نزولها وسببه

سورة الكهف مكية في قول جميع المفسرين

قيل: إن أول السورة نزل بالمدينة إلى قوله «جرزاً» وهو ضعيف. وقيل: إنها مكية غير آيتين منها وهما قوله تعالى:

﴿ وَٱصْبِرْنَفْسَكَ . . . ﴾ [الآيتان ٢٨ و ٢٩].

قيل إنهما نزلتا في المؤلفة قلوبهم: عيينة بن حصن والأقرع بن حابس عندما طلبوا من رسول الله على أن يخصهم بمجلس يبتعدون فيه مع رسول الله على عن فقراء المسلمين أمثال سلمان، وأبي ذر لئلا تؤذيهم روائح جباب الصوف التي يلبسونها.

وقد تكون الرواية صحيحة إلا أن جعلها سبب نزول آيتي الكهف فيه بُعد، وكثيراً ما يربط المفسرون بين روايات حدثت بالفعل وفيها معنى معين، فيربطونها بمعنى الآية المتضمنة للحكم ويجعلون الرواية سبب نزول الآية. وأمثلة ذلك كثيرة في كتب التفسير.

والراجح أن سورة الكهف مكية كلها، وأمر رسول الله على بصبر نفسه مع الذين يدعون ربهم بالغداة والعشي . . . وكذلك آيات سورة الأنعام :

﴿ وَلَا تَطُرُدِ ٱلَّذِينَ يَدَعُونَ رَبَّهُم بِٱلْغَدَوْةِ وَٱلْعَشِيّ يُرِيدُونَ وَجُهَةً مَا عَلَيْكَ مِنْ حِسَابِهِم مِّن شَيْءِ وَمَامِنْ حِسَابِكَ عَلَيْهِم مِّن شَيْءِ فَتَطْرُدَهُمْ فَتَكُونَ مِن ٱلظَّالِمِينَ ﴿ وَهَا مِنْ حِسَابِهِ عَلَيْهِم مِّن شَيْءِ فَتَطْرُدَهُمْ فَتَكُونَ مِن ٱلظَّالِمِينَ ﴾ وكذلك فَتناً بعضهم بِبعض لِيَقُولُو ٱلْهَمَوُ لَا إِه مَن اللهُ عَلَيْهِم مِّن بَيْنِنَا أَلَيْسَ ٱللهُ بِأَعْلَمَ وَكُلا فَاتَ مَن ٢٥ - ٤٥].

فإنها نزلت عندما سأل بعض زعماء قريش رسول الله ﷺ أن يبعد عن مجلسه صهيباً وبلالاً وعماراً. . . من فقراء الصحابة ليجلسوا إليه .

روى ابن حبان والحاكم عن سعد بن أبي وقاص قال: لقد نزلت هذه الآية في ستة: أنا وعبد الله بن مسعود وأربعة.

وجاء في رواية ابن مسعود تحديد الأربعة وهم: خباب بن الأرت وصهيب وبلال وعمار، قالوا لرسول الله على \_ أي كبار قريش \_: اطردهم فإنا نستحي أن نكون تبعاً لك كهؤلاء، فوقع في نفس النبي على ما شاء الله، فأنزل الله ﴿ولا تـطرد الذين يدعون ربهم. . . إلى قوله: أليس الله بأعلم بالشاكرين ﴿(١).

وأورد السيوطي في «لباب النقول» قال: أخرج ابن مردويه من طريق جويبر عن الضحاك عن ابن عباس في قوله: ﴿ولا تطع من أغفلنا قلبه عن ذكرنا...﴾ قال: نزلت في أمية بن خلف الجمحي، وذلك أنه دعا النبي ﷺ إلى أمر كرهه من طرد الفقراء عنه وتقريب صناديد أهل مكة فنزلت \_أي قوله تعالى: ﴿ولا تطع من أغفلنا قلبه عن ذكرنا واتبع هواه وكان أمره فرطاً...﴾.

هذه الروايات وغيرها تفيد أن سورة الكهف سورة مكية بجملتها، من غير استثناء آيات منها. كما أن الرواية الصحيحة التي تقدم ذكرها، وقد ذكر فيها عبد الله بن مسعود سورة الكهف وأنها من العتاق الأول ومن تلاده \_ أي قديم ما نزل.

وكذلك ما نورده من روايات سبب النزول يدل على مكية السورة:

أخرج ابن جرير من طريق ابن إسحاق عن شيخ من أهل مصر عن عكرمة عن ابن عباس قال: بعثت قريش النضر بن الحارث وعقبة بن أبي معيط إلى أحبار اليهود بالمدينة فقالوا لهم: سلوهم عن محمد وصفوا لهم صفته وأخبروهم بقوله، فإنهم أهل الكتاب الأول، وعندهم ما ليس عندنا من علم الأنبياء، فخرجا حتى أتيا المدينة فسألوا أحبار اليهود عن رسول الله عن وصفوا لهم أمره وبعض قوله، فقالوا لهم: سلوه عن ثلاث، فإن أخبركم بهن فهو نبي مرسل، وإن لم يفعل فالرجل متقول، سلوه عن فتية ذهبوا في الدهر الأول ما كان أمرهم؟ فإنه كان لهم

<sup>(</sup>۱) انظر: المستدرك للحاكم، كتاب معرفة الصحابة: ٣١٩/٣ وقال هذا حـديث صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه ووافقه الذهبي؛ ولباب النقول للسيوطي: ١٠٦.

أمر عجيب، وسلوه عن رجل طوّاف بلغ مشارق الأرض ومُغاربها ما كان نبؤه؟ وسلوه عن الروح ما هو؟

فأقبلا حتى قدما على قريش فقالا: قد جئناكم بفصل ما بينكم وبين محمد؟ فجاءوا رسول الله فسألوه فقال: أخبركم غداً بما سألتم عنه، ولم يستش فانصرفوا، ومكث رسول الله على خمس عشرة ليلة، لا يحدث الله في ذلك إليه وحياً، ولا يأتيه جبريل، حتى أرجف أهل مكة، وحتى أحزن رسول الله على مكث الوحي عنه، وشق ما يتكلم به أهل مكة، ثم جاءه جبريل من الله بسورة أصحاب الكهف، فيها معاتبته إياه على حزنه عليهم، وخبر ما سألوه عنه من أمر الفتية، والرجل الطواف، وقول الله: ﴿ويسألونك عن الروح قل الروح من أمر ربي . . ﴾ الأية(١).

وهذه الرواية وإن تكلم بعضهم في سندها وأن فيها رجلاً مجهولاً، فإن واقع السورة وما ورد فيها من صيغ الاستفسار منهم كقوله تعالى: ﴿أم حسبت أن أصحاب الكهف والرقيم كانوا من آياتنا عجباً ﴾ وقوله تعالى: ﴿ويسألونك عن ذي القرنين... ﴾ وقوله تعالى: ﴿ولا تقولن لشيء إني فاعل ذلك غداً إلا أن يشاء الله... ﴾. كل ذلك يؤكد حادثة الاستفسار من رسول الله على عن الفتية وعن الرجل الطواف، وعن نسيان ذكر المشيئة.

وأورد السيوطي في لباب النقول، قال: أخرج ابن مردويه عن ابن عباس قال: اجتمع عتبة بن ربيعة وشيبة بن ربيعة وأبو جهل بن هشام والنضر بن الحارث وأمية بن خلف والعاص بن وائل والأسود بن المطلب وأبو البختري في نفر من قريش، وكان رسول الله على قد كبر عليه ما يرى من خلاف قومه إياه وإنكارهم ما جاء به من النصيحة، فأحزنه حزناً شديداً فأنزل الله تعالى:

﴿ فلعلك باخع نفسك على آثارهم إن لم يؤمنوا بهذا الحديث أسفاً ﴾ (٢) .

<sup>(</sup>۱) انظر: تفسير الطبري: ١٢٨/١٥. وانظر: السيرة النبوية لابن هشام: ٣٩/٢، ولباب النقول للسيوطي: ١٥٥.

<sup>(</sup>٢) لباب النقول للسيوطى: ١٥٦.

## أهداف سورة الكهف

تقدم في قسم الدراسة المنهجية للتفسير الموضوعي الحديث عن محور السورة وأهدافها، وقلنا هناك إن الدخول إلى تفسير السورة بعد تحديد محورها أو أهدافها يلقي أضواء كاشفة على الروابط بين مقاطع السورة وموضوعاتها كما ذكرنا هناك أن السورة قد يكون لها هدف واحد أو أكثر تدور السورة حوله لإبرازه وتقريره في الأذهان، وقلنا إن بعض السور المتوسطة أو الطويلة قد تتضمن عدة أهداف وتشكل محاور متداخلة لكنها متعاضدة متساندة لا متعارضة متناقضة.

وسورة الكهف التي نحن بصدد تفسيرها تفسيراً موضوعياً، نرى من اللزام قبل البدء بالتفاصيل أن نحدد أهدافها لتلقي أمامنا أنواراً كاشفة ونحن نبحث في ثناياها ومقاطعها ومنعطفاتها.

لما كانت سورة الكهف سورة مكية فإننا نجد الأهداف الأساسية في السور المكية مقررة تقريراً واضحاً فيها:

- \_ فالدعوة إلى توحيد الله سبحانه وتعالى .
- ــ وبيان صدق رسول الله ﷺ في دعوته ووجوب الإِيمان برسالته، وبيان أنه بشر يوحى إليه من ربه وأن مهمته البشارة والإنذار.
- \_ وكذلك الدعوة إلى الإيمان باليوم الآخر، وذكر مشاهد القيامة، وعرض موقف الحساب والمناقشة والمخاصمة . . .

كل هذه الأسس والدعوة إليها تشغل حيزاً واضحاً من مقاطع السورة وتشكل محاور تدور أحداث السورة ومقاطعها حولها كما ذكرت بشكل مختصر وبإيجاز

شديد في افتتاحية السورة وخاتمتها وسنذكر بعض التفاصيل لكل ذلك عند الحديث عن كل مقطع بمفرده إلا أننا اخترنا هدفاً رابعاً غير الثلاثة المذكورة، وجعلناه عنواناً للبحث في سورة الكهف للاعتبارات التالية:

ا \_ إن سبب النزول كشف لنا، أن الدافع لقريش لإرسال وفد إلى يهود المدينة للتحقق من صدق محمد على، هذا الدافع كان ضياع الميزان القويم الذي يدركون به الحق من الباطل والصدق من الكذب والصحيح من الزيف.

وسبب فقدانهم لهذا الميزان انخداعهم بمظاهر كاذبة مخادعة من الحياة الدنيا وجعلها مقياس الحق والصدق والصحة.

لقد ظنوا \_ وساء ظنهم \_ أن الغنى ووفرة المال والرجال مقياس الأفضلية والسيادة والصلاح لاختيار الرسل وإنزال الوحي عليهم:

﴿ وَلَمَّا جَاءَهُمُ ٱلْحَقُ قَالُواْ هَذَاسِحُرُ وَإِنَّا بِعِ عَكَفِرُونَ ﴿ وَقَالُواْ لَوَلَا نُزِلَ هَذَا ٱلْقُرْءَانُ عَلَى رَجُلِ مِنَ ٱلْقَرْ يَتَنِ عَظِيمٍ ﴿ اللَّهُ مَ يَقْسِمُونَ رَحْمَتَ رَبِّكَ أَخَنُ قَسَمْنَا بَيْنَهُم مَعِيشَتَهُمُ فِي ٱلْحَيَوةِ الدُّنْيَا وَوَفَعْنَا بَعْضَهُم فَوْقَ بَعْضِ دَرَجَتِ لِيَتَ خِذَ بَعْضُهُم بَعْضَا سُخْرِيًا وَرَحْمَتُ رَيِكَ خَيْنُ مِنْ اللَّهُ فَا وَكُولُهُم عَضَا اللَّهُ فَرَقَ بَعْضِ دَرَجَتِ لِيَتَ خِذَ بَعْضُهُم بَعْضَا السُخْرِيَّا وَرَحْمَتُ رَيِكَ خَيْنُ مِنْ اللَّهُ مَعُونَ الْ اللَّهُ مُتَّالِكُ اللَّهُ اللَّوْمُ اللَّهُ الْعَلَيْلُ اللَّهُ اللَّ

وهذا الغبش في تصوراتهم دفعهم للمطالبة بطرد فقراء المسلمين من مجلس رسول الله ﷺ، مما اقتضى أن ينزل القرآن الكريم لبيان حقائق الأشياء وإعطاء القيم الحقيقية لهذه المظاهر:

﴿ إِنَّا جَعَلْنَا مَاعَلَى ٱلْأَرْضِ زِينَةً لَمَّا لِنَبْلُوَهُمْ أَيُّهُمْ أَحْسَنُ عَمَلًا ﴿ وَإِنَّا لَجَعِلُونَ مَاعَلَيْهَاصَعِيدًاجُرُزًا ۞﴾ [الكهف: ٧ \_ ٨].

﴿ وَاصْبِرْ نَفْسَكَ مَعَ الَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم بِالْغَدُوةِ وَالْعَشِيّ يُرِيدُونَ وَجْهَةً وَلَا تَعْدُ عَيْنَاكَ عَنْهُمْ تُرِيدُ زِينَةَ الْحَيَوةِ الدُّنِيَّ وَلَا نُطِعْ مَنْ أَغْفَلْنَا قَلْبَهُ عَن ذِكْرِنَا وَاتَّبَعَ هَوَنهُ وَكَانَ أَمْرُهُ فُرُطًا ﴿ ﴾ [الكهف: ٢٨]. ﴿ الْمَالُ وَالْبَنُونَ زِينَةُ الْحَيَوْةِ الدُّنْيَ أَوَالْبَقِيَتُ الصَّلِحَتُ خَيْرُعِندَرَيِّكَ ثَوَابًا وَخَيْرُ الْمَالُ وَالْمَالُ وَالْمَالُ وَالْمَالُ وَالْمَالُ الْأَنْ الْمَالُ وَالْمَالُ الْأَنْ الْمَالُ وَالْمَالُ الْأَنْ الْمَالُ وَالْمَالُونَ وَالْمُوالُونَ وَلَيْكُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمَالُونَ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّلَّاللَّاللَّاللَّاللَّا اللَّالِمُ الللَّهُ اللَّا

٢ ـ وورد في صحيح مسلم: «من حفظ عشر آيات من أول سورة الكهف عصم من الدجال». وفي رواية أخرى عنده «من قرأ العشر الأواخر من سورة الكهف عصم من فتنة الدجال».

ورواية الإمام أحمد تنص على اكتساب المؤمن نوراً يضيء بين يديه عندما يقرأ سورة الكهف، ولو حاولنا البحث عن سر هذه العصمة وهذا النور الذي يكسبه المؤمن الحافظ أو القارىء لسورة الكهف، لوجدناه يكمن في هذه المبادىء وهذه الحقائق التي اختزلتها افتتاحية السورة وأكدتها الخاتمة وفصلتها المقاطع، فمن وعاها حق الوعي والتزم بها اعتقاداً ومنهج حياة فقد أمسك بالميزان الحق والنور المضيء الذي يفرق به بين الصحيح والسقيم وبالتالي يكون بمنأى عن زيف المخادعين المموهين ولا تؤثر فيه فتنة.

إن من يدرك حقيقة ما على الأرض، وأنه خلق ليكون وسيلة إلى غايات نبيلة، وهذه الغايات حددها الوحي المنزل بالكتاب على قلب رسول الله على، وأن الوحي المنزل قد بين مصير المكذبين وأنه العذاب الشديد، وبين مصير المؤمنين بما جاء به الوحي وعملوا بموجبه وأنه الأجر الحسن والخلود الدائم في النعيم وقرر الوحي المنزل أن منهج التلقي ينبغي أن يكون مصدره ربانياً وأن المناهج الأخرى مبنية على الجهل والكذب ومصيرها إلى النار والشقاء:

﴿ وَيُنذِرَ ٱلَّذِينَ قَالُوا ٱتَّخَذَ اللَّهُ وَلِدًا ﴿ مَالَهُمْ بِهِ عِمِنْ عِلْمِ وَلَا لِآبَآبِهِ مُّ كَبُرَتْ كَلِمَةً تَخْرُجُ مِنْ أَفْوَهِ هِمْ إِن يَقُولُونَ إِلَّا كَذِبًا ۞ ﴿ [الكهف: ٤، ٥].

إن من تكون هذه الحقائق ملء جوانحه ونصب عينيه وتكون بين يـديه ويقيس بها حقائق المبادىء الواردة والأعمال المعروضة ومناهج الحياة المختلفة، لا شـك أنه يكون على نـور من ربه وعلى بصيرة من أمره، فيكون في عصمة من جميع الفتن وعلى رأسها فتنة المسيح الدجال.

يقول الإمام النووي: قيل سبب ذلك \_ أي العصمة من الدجال \_ ما في أولها من العجائب والآيات فمن تدبرها لم يفتتن بالدجال، وكذا في آخرها قوله تعالى: ﴿أَفْحَسَبُ الذِّينَ كَفُرُوا أَنْ يَتَخَذُوا . . ﴾ الآيات(١).

فسورة الكهف عرضت أهم الأمور التي تأتي الفتنة من قبلها ففي قصة أصحاب الكهف ذكرت فتنة السلطان، وفي قصة صاحب الجنتين عرضت فتنة المال والرجال، وفي قصة موسى والخضر عليهما السلام عرضت فتنة العلم ولو بشكل خاص – وفي قضية ذي القرنين عرضت فتنة الأسباب – والعلم التجريبي التطبيقي – وفي كل ذلك عرضت السورة حقائق هذه الأمور في ضوء المبادىء التي ذكرتها الافتتاحية وقررتها الخاتمة.

وهذا ما دفعنا أن نختار هذا العنوان الدقيق للبحث في تفسير السورة الكريمة:

## (القيم في ضوء سورة الكهف)

لقد ألقت السورة الكريمة أضواء كاشفة على كل أسباب الفتن، وأعطت المؤمن الميزان الحق لمعرفة الحقائق من الأباطيل، والصدق من الكذب والصحيح من الزيف.

ولا شك أن أوّل حقيقة عظمى يدركها المؤمن صدق رسول الله ﷺ في دعوته وثبوت رسالته، وزيف الدعوات المناقضة لها مهما موّهت واقعها بالشعارات وزخارف القول.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) شرح النووي على صحيح مسلم: ٩٣/٦.

# المناسبات في سورة الكهف

تقدم في قسم الدراسة المنهجية أن لمعرفة المناسبات بين اسم السورة وموضوعاتها وبين افتتاحية السورة وخاتمتها، وبين مقاطع السورة وهدفها، فوائد عظيمة لمعرفة الحكم والأسرار المكنوزة في ثنايا الآيات الكريمة.

وسنحاول أن نذكر وجوهاً من هذه المناسبات في كل نوع من الأنـواع الثلاثـة المتقدمة.

# أولًا \_ المناسبة بين اسم السورة وموضوعاتها:

لكي نستنبط وجه المناسبة بين اسم السورة وموضوعاتها، لا بد أن يكون اسم السورة توقيفياً أي ثابتاً عن الرسول على: الذي لا ينطق عن الهوى إن هو إلا وحي يوحى. وقد تقدم في الروايات أن السورة تسمى (سورة الكهف) وتسمى (سورة أصحاب الكهف) وفي التسمية الأولى النظر إلى المكان الذي تم اللجوء إليه لحمايتهم من الفتنة التي تعرض لها الفتية فلجأوا إلى مكان حصين عصمهم من الأعين وحفظ عليهم دينهم وعقائدهم.

فلو نظرنا إلى هذا الاسم وإلى موضوعات السورة، لوجدنا بين الاسم والموضوعات مناسبة لطيفة إن الموضوعات المعروضة في هذه السورة الكريمة من تدبرها ولجأ إليها كانت له كالكهف الحصين من الفتن جميعها، كما ذكر ذلك رسول الله على فإن كان الوضع الذي لجأ إليه الفتية كهفا محسوساً ملموساً، فإن الكهف الذي يأوي إليه قارىء هذه السورة كهف معنوي من عناية الله سبحانه وتعالى وحفظه وستره فلا تؤثر فيه الفتن المعروضة ولوكانت مثل قطع الليل المظلم.

وإذا نظرنا إلى الاسم الآخر للسورة (سورة أصحاب الكهف) نلاحظ أن الأشخاص أصحاب العقيدة الحقة والموقف السديد هم الملاحظون في التسمية.

ولو نظرنا إلى هؤلاء الفتية:

﴿ إِنَّهُمْ فِتْ يَدُّ ءَامَنُواْ بِرَبِهِمْ وَزِدْنَهُمْ هُدَى ﴿ إِنَّهُمْ فِرْبَطْنَا عَلَى قُلُوبِهِمْ إِذْ فَامُواْ فَقَالُواْ رَبُّنَا رَبُّ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ لَن نَدْعُواْ مِن دُونِدِ إِلَا هَا لَقَدْ قُلْنَا إِذَا شَطَطًا ﴿ ) فَقَالُواْ رَبُّنَا رَبُّ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ لَن نَدْعُواْ مِن دُونِدِ إِلَا هَا أَلْقَدْ قُلْنَا إِذَا شَطَطًا ﴾ فقالُواْ رَبُّنَا رَبُّ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ لَن نَدْعُواْ مِن دُونِدِ إِلَا هَا أَلْقَدْ قُلْنَا إِذَا شَطَطًا ﴾ فقالُوا رَبُّنا رَبُّ السَّمَوَ تَعَلَى اللَّهُ فَي اللَّهُ وَلَا يَعْمُ اللَّهُ فَي اللَّهُ فَي اللَّهُ فَي اللَّهِ مِنْ إِلَيْهِمْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا مُؤَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مُوالِقُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنَا اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُلَا اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّا الللَّهُ الللَّالِمُ اللَّهُ اللَّالِمُ الللَّا اللللَّهُ الللللَّالِي الللَّهُو

نجدهم يمثلون موقف المتمسكين بالقيم الصحيحة الذين يملكون الميزان الرباني لقياس الأمور بها، الإيمان، الجرأة في الحق، المنطق السليم، الحجة المقنعة، التضرع إلى الله سبحانه وتعالى، اتخاذ الأسباب الظاهرة في مقارعة الباطل.

يعقب كل ذلك العناية الربانية بهم وتسخير جزء من الكون لحمايتهم وحفظهم، ثم نصرة دعوتهم \_ ولو بعد حين \_.

إن أصحاب الكهف أنموذج فريد للوقوف في وجه الباطل، وسيرتهم مثال لمن يبتلى ويفتتن في دينه، لذا كانت هذه التسمية أيضاً مناسبة للموضوعات في سورة الكهف حيث تمثل العنصر البشري المفتتن ـ والله أعلم بمراده وبأسرار كتابه ـ.

# ثانياً \_ المناسبة بين افتتاحية السورة وخاتمتها:

إن المناسبات بين افتتاحية سورة الكهف وخاتمتها كثيرة وواضحة، بل نكاد نقول إن الحقائق التي عرضت في افتتاحية السورة كررت ذاتها بأسلوب آخر في الخاتمة، وفيما يلي نذكر جملة من هذه المناسبات والروابط:

ا \_ جاء في افتتاحية السورة توجيه الحمد المطلق لله، فهو المستحق لهذا الحمد المطلق وحده، وعلة ذلك أنه أنزل هذا الكتاب العظيم على محمد عبده ورسوله لإخراج الناس من الظلمات إلى النور. جاء ذكر هذا الحمد المطلق في أول آية في السورة في قوله تعالى: ﴿ اَلْحَمَدُ لِلَّهِ اللَّهِ النَّذِي َ أَنزَلَ عَلَى عَبْدِهِ الْكِنْبُ وَلَمْ يَجْعَل لَّهُ عُوجًا آلَ ﴾.

فهو ثناء على الله سبحانه وتعالى لأفعاله، وإرشاد للعباد للتوجه إليه بما يستحق من الذكر والشكر والعبادة.

وجاء في خاتمة السورة تخصيص الله سبحانه وتعالى بالعبادة والذكر والشكر وسائر الأعمال الصالحة، وذلك في قوله تعالى:

﴿. . . يُوحَى إِلَى أَنَّمَا إِلَهُ كُمْ إِلَهُ وَحِدَّ فَهَنَكَانَ يَرْجُواْلِقَاءَ رَبِّهِ عَفَلَيَعْمَلُ عَمَلًا صَلِحًا وَلَا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ عِنَالِهِ أَحَدُا ﴿ إِنَّا اللَّهِ فَ ١١٠].

فتكون السورة قد افتتحت بذكر الألوهية واختتمت بذكر الربوبية.

٢ ــ الـوحي المنزل من الله سبحانه وتعالى: جاء التعبير عنه في افتتاحية السورة بصيغة (أنزل، الكتاب).

وجاء التعبير عنه في خاتمة السورة بصيغة (كلمات ربي، يوحى إليّ) والكتاب الذي أنزله الله على عبده ورسوله محمد على جزء من الكلمات التي لا تحصى:

﴿ قُل لَوْكَانَ ٱلْبَحْرُ مِدَادًا لِكَلِمَتِ رَبِي لَنَفِدَ ٱلْبَحْرُ قَبَلَ أَن نَنَفَدَ كَلِمَتُ رَبِّي وَلَوْجِئَنَا بِمِثْلِهِ - مَدَدًا ﴿ قُل لَوْ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ فَ ١٠٩].

٣ ـ ذكر حقيقة الرسول وأنه من البشر ومن عباد الله لا يتميز عن سائر البشر بشيء في ظاهره وأسلوب معيشته وما يعتوره من الحوادث والأعراض، إلا أنه يمتاز عنهم بتلك الصلة بالملأ الأعلى عن طريق الوحي. جاء ذلك في افتتاحية السورة في قوله تعالى: ﴿أنزل على عبده الكتاب﴾ فالمنزل عليه عبد من عباد الله، إلا أن إنزال الكتاب عليه من ربه جعل له تلك الميزة، وقد جاءت لفتة التكريم والتشريف في إضافة العبد إلى الضمير العائد إلى لفظ الجلالة (عبده)، وفي تقديم الجار والمجرور (على عبده) على الكتاب المنزل، ففي هذا التقديم نوع من التكريم والتشريف.

وجاء ذكر حقيقة الرسول عليه وكونه من البشر لا يتميز عن غيره بشيء سوى

الوحي، جاء صريحاً في خاتمة السورة في قوله تعالى: ﴿قُـل إِنَّما أَنَّا بَشْر مَثْلُكُمُ يُوحِي إِلَيَّ ﴾.

٤ ــ تحديد مهمة الرسول على: وهي ذات شقين: \_ حمل البشارة للمؤمنين المتقين الملتزمين بالهدايات الربانية سلوكاً ومنهج حياة، وهذه البشارة هي الخلود في جنات النعيم.

\_ إنذار المكذبين بما جاء به رسول الله ﷺ، المتخذين لله أنداداً وشركاء، بالمصير السيء وهو جهنم وساءت منزلًا ومقيلًا.

جاء ذكر المهمة بشقيها في افتتاحية السورة في قوله تعالى:

﴿ وَيُبَشِّرَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱلَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلصَّلِحَتِ أَنَّ لَهُمُ أَجْرًا حَسَنَا ﴿ مَّلَكِثِينَ فِي فِيهِ أَبَدًا ﴿ وَيُبَشِّرَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱلَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلصَّلِحَتِ أَنَّ لَهُمُ أَجْرًا حَسَنَا ﴿ مَا

وفي قوله تعالى :

﴿ وَيُعَذِرَ ٱلَّذِينَ قَالُواْ ٱتَّغَذَا اللَّهُ وَلَدًا ﴿ وَالْكَهِفَ : ٤].

كما جاء بيان المهمة بشقيها في خاتمة السورة في قوله تعالى:

﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا ٱلصَّلِحَاتِ كَانَتْ لَمُمَّ جَنَّتُ ٱلْفِرْدَوْسِ نُزُّلًا ﴿ اللَّهِ خَلِدِينَ فِيهَالَا

يَبِغُونَ عَنْهَا حِولًا ﴿ اللَّهِ ﴿ ١٠١ \_ ١٠٨].

وجاء الإِنذار في قوله تعالى :

﴿ إِنَّا أَعْنَدْنَا جَهَنَّمُ لِلْكَفِرِينَ نُزُّلًا ﴿ وَالْكَهِفَ: ١٠٢].

وفي قوله تعالى:

﴿ ذَلِكَ جَزَآ وَهُمْ جَهَنَّمُ بِمَا كَفَرُواْ وَأُتَّخَذُواْ ءَايَتِي وَرُسُلِي هُزُوًّا ﴿ الْكَهِف : ١٠٦].

<sup>(</sup>۱) من لطائف التعبير القرآني أن البشارة جاءت في الافتتاحية بصيغة الاستقبال (يبشر، يعملون) لأن الدعوة قائمة والمجال مفتوح للعمل في الحال والاستقبال، أما في الخاتمة فقد جاءت بصيغة الماضي، وكأن المصائر قد تقررت واستقر أهل السعادة في النعيم ﴿إن الذين آمنوا وعملوا الصالحات كانت لهم جنات الفردوس نزلاً ﴾.

٥ مصدر التلقي للمعرفة: إن النتائج الصحيحة تترتب على الأساليب
 الصحيحة والمنطلقات الصحيحة في التفكير والاستدلال والبرهان.

أما إذا كانت المنطلقات الفكرية خاطئة والأساليب ملتوية، فلا شك أن النتائج تكون باطلة.

لذا جاءت الإِشارة إلى المنهج الصحيح في التلقي في افتتاحية السورة وأنه الوحي المنزل من الله سبحانه وتعالى على رسله:

﴿ وَلَمْ يَجْعَلَ لَّهُ عِوجَا آنِ قَيْمًا ﴾ [الكهف: ١ - ٢].

كما جاءت الإشارة إلى المنهج الخاطىء في التلقي في قوله:

﴿ مَّالَهُمْ بِهِ عِنْ عِلْمِ وَلَا لِآلَابَآ بِهِ مَّ كَبُرَتْ كَلِمَةً تَغْرُجُ مِنْ أَفُو هِمِمَ إِن يَقُولُونَ إِلَّا كَذِبًا إِنَّ الْكَهْفَ: ٥].

فالجهل، وتقليد الآباء على ضلالهم، ولجوؤهم إلى الكذب كان منهج المعرفة عندهم فأدى أن يقولوا ما يستحيله العقل وترده الفطر السليمة وتكذبه الحقائق الملموسة وهو قولهم واتخذ الله ولداً حاشاه وسبحانه وتعالى عما يقول الظالمون علواً كبيراً.

وجاء التنبيه على المنهجين في خاتمة السورة أيضاً.

فقد ورد ذكر المنهج الصحيح من خلال الإشارة إلى كلمات الله سبحانه وتعالى والوحي بها إلى عبده ورسوله، ومضمون هذا الوحي:

﴿ أَنَّمَا ۚ إِلَا هُكُمْ إِلَكُ وَاحِدُ فَنَكَانَ يَرْجُواْ لِقَاءَ رَبِّهِ عِفَلْيَعْمَلُ عَمَلًا صَالِحًا وَلَا يُشْرِكَ بِعِبَا دَةِ رَبِّهِ عِنَا اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَمَالًا صَالِحًا وَلَا يُشْرِكُ بِعِبَا دَةِ رَبِّهِ عِنَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَمْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَمْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلّا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَا عَا عَلَا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّا ع

وجاء ذكر المنهج الخاطىء في تلقي المعرفة في خاتمة السورة في قوله تعالى:

﴿ ٱلَّذِينَ كَانَتُ أَعَيْنُهُمْ فِيغِطَآءٍ عَن ذِكْرِي وَكَانُواْ لَا يَسْتَطِيعُونَ سَمْعًا ﴿ ٱلَّذِينَ

كَفُرُوٓاْ أَن يَنَّخِذُواْ عِبَادِي مِن دُونِ أَوْلِيَآءً إِنَّا أَعْنَدْنَا جَهَنَّمَ لِلْكَفِرِيَ نُزُلًا ﴿ فَلُ هَلْ نُلَيِّنَكُمُ بِالْأَخْسَرِينَ أَعْمَلًا ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ مَا لَكُنْ اللَّهُ اللَّهُ لِيَا وَهُمْ يَحْسَبُونَا أَنَّهُمْ يُحْسِنُونَ صُنْعًا ۞ ﴾

[الكهف: ١٠١ \_ ١٠٤].

إنهم عطلوا وسائل المعرفة، فأعينهم عليها غشاوة، وفي آذانهم وقر فلم يتدبروا آيات الله المبثوثة في الآفاق والأنفس ولم يقرأوا كتاب الله المفتوح لكل ذي بصر ألا وهو مخلوقات الله في هذا الكون الفسيح، وأدى بهم تفكيرهم القاصر إلى ربط الضر والنفع بما بين أيديهم من المخلوقات فاتخذوا العباد أولياء من دون الله، وهم بذلك يظنون \_ وخاب ظنهم \_ أنهم يحسنون صنعاً فزين لهم شركاؤهم تكذيب رسل الله والكفر بالبعث بعد الموت، فكانت جهنم لهم نزلاً.

7 - القيمة الحقيقية للحياة الدنيا وما يجري فيها: إن من المبادىء الراسخة في العقيدة الإسلامية أن الأرض وما عليها من الكائنات مصيرها الزوال، وأن هذه الحياة على هذا الكوكب حياة مؤقتة، وأن الحكمة من وجودها الابتلاء والاختبار، وأن هذه الحياة مزرعة الأخرة فما زرعه الإنسان في هذه الحياة سيحصد ثماره في الحياة الأخرة.

وأن المقصد من متع هذه الحياة جعلها وسيلة للحياة الباقية وأنها إن لم ترتبط بالقيم الصحيحة الباقية زالت واندثرت باندثار ما على الأرض وكانت وبالاً على أصحابها.

هذه الحقيقة عرضت عرضاً معجزاً في افتتاحية السورة وخاتمتها ففي الافتتاحية جاءت في قوله تعالى:

﴿ إِنَّا جَعَلْنَا مَاعَلَى ٱلْأَرْضِ زِينَةً لَمَّا لِنَبْلُوَهُوْ أَيُّهُمْ أَحْسَنُ عَمَلًا ﴿ وَإِنَّا لَجَعِلُونَ مَاعَلَيْهَا صَعِيدًا جُرُزًا ﴿ فَي وَالنَّا لَهَ عَلَى اللَّهِ فَ ٢ ـ ٨].

وجاء ذكر مصير ما تعلقت به نفوس أهل الدنيا، وآثروه على كل شيء وجعلوه مقياس التفاضل والتعظيم واحتكموا إلى مقاييسه المادية كل ذلك لم يكن له وزن في ميزان الله يوم القيامة بل انهارت وذهبت أدراج الرياح:

﴿ أُوْلَيْهِ كَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِنَايَتِ رَبِّهِمْ وَلِقَآبِهِ عَنِطَتْ أَغَمَالُهُمْ فَلَانُقِيمُ لَهُمْ يَوْمَ ٱلْقِيَامَةِ وَزُنَا ﴿ أَوْلَانَا إِلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ فَلَا أَقِيمَ لَهُمْ يَوْمَ ٱلْقِيمَةِ وَزُنَا ﴾ (١) [الكهف: ١٠٥].

يقول رسول الله على: «إن الدنيا ملعونة ملعون ما فيها إلا ذكر الله وما والاه»(٢). إن من قصر همه على دنياه وجعلها أكبر همه ومبلغ علمه فقد خسر الحياة الحقيقية:

﴿ وَمَا هَلَذِهِ ٱلْحَيَوْةُ ٱلدُّنِيَا ۚ إِلَّا لَهُو ۗ وَلَعِبُ ۚ وَإِنَ ٱلدَّارَا لَآخِرَةَ لَهِى ٱلْحَيَوانُ لَوْكَ اَفُواْ
يَعْلَمُونَ إِنَّا ﴾ [العنكبوت: ٦٤].

هذه جملة من الحقائق التي وردت في الافتتاحية وفي الخاتمة (٣) فمن التزم بها عقيدة ومنهج حياة كانت له نوراً يكشف له الطريق وميزاناً يفرق به بين الحق والباطل، ولعل هذا يكشف لنا جانباً من سر قول رسول الله ومن حفظ عشر آيات من أول سورة الكهف عصم من الدجال»، وفي رواية: «من قرأ العشر الأواخر من سورة الكهف عصم من فتنة الدجال». والحكمة في ربط أول السورة بآخرها. ان من أدرك حقيقة الدنيا وزينتها، وأدرك المنهج الصحيح في تلقي المعرفة وعلم

<sup>(</sup>۱) التعبير بكلمة (حبط) تعبير موح ، فأصل الحبوط هو أن تكثر الدابة من العشب حتى ينتفخ بطنها فيقضي عليها، يقول عليه الصلاة والسلام: «إن مما ينبت الربيع ما يقتل حَبطا أويلم». فقد أكثر هؤلاء الكفرة المنكرون ليوم البعث من الأعمال الدنيوية مالاً ورجالاً وحطاماً حتى انتفخت نفوسهم بها عجباً وزهواً وكبراً فكان حتفهم في ذلك فحبطت تلك الأعمال، فذهبت هباءً منثوراً، فلا تزن عند الله جناح بعوضة.

 <sup>(</sup>٢) رواه الترمذي في الزهد: ٣٨٤/٣، وقال هذا حديث حسن غريب، وابن ماجه في الزهد:
 ٢ /١٣٧٧ .

<sup>(</sup>٣) من الملاحظ أنه لم تذكر تسلية رسول الله على الخاتمة بينما ذكرت في الافتتاحية في قدوله تعالى: ﴿ فلعلك باخع نفسك على آثارهم إن لم يؤمنوا بهذا الحديث أسفاً ﴾. والحكمة في ذلك \_ والله أعلم \_ لأن القضية انتهت وعرفت المصائر واستقر كل في مآله ومصيره، فلا داعي للتسلية وإعطاء جرعات من الصبر، فلا مجال للانتظار والتربص وقد انتهى كل شيء.

# ثالثاً \_ المناسبة بين مقاطع السورة وهدفها:

ذكرنا في السابق أهداف سورة الكهف واخترنا أحدها لنجعله محور البحث في تفسير السورة موضوعياً، وقلنا إن مقاطع السورة تدور حول الهدف لإبرازه وتقريره فما وجه الصلة بين مقاطع سورة الكهف وبين (القيم).

وذكرنا في تبرير اختيارنا لعنوان البحث (القيم في ضوء سورة الكهف) أن من أدرك الحقائق التي وردت في سورة الكهف ملك الميزان الذي يفرق به بين الصحيح والسقيم والحق والباطل، ولما كان موضوع إثبات صدق رسول الله على في دعوته من الأهداف الأساسية ومن المحاور التي تدور حولها السورة، فإن الميزان الذي تدلنا عليه سورة الكهف هو الفيصل الذي نتعرف به على صدق هذه الدعوة وعلى صدق الرسول الذي جاء بها.

إذا أدركنا ذلك وحددنا هذا الهدف، سهل علينا الربط بين مقاطع السورة كلها وبين الهدف الذي تبرزه السورة وتقرره.

تمثل القصص الأربع التي وردت في سورة الكهف مقاطعها الرئيسية إلى جانب الافتتاحية والخاتمة.

وتضمن فاتحة السورة وخاتمتها للقيم الصحيحة التي تـوزن بها الأمـور تقدم الحديث عنه في بحث المناسبات بين الافتتاحية والخاتمة.

أما المقاطع الأربعة الأخرى وبالأحرى القصص الأربع في السورة فإنها وثيقة الصلة أيضاً بهدف السورة.

\_ فقصة أصحاب الكهف وكذلك قصة ذي القرنين واضحة الاتصال بهدف السورة لأن القصتين جاءتا إجابة للسؤال الموجه إلى رسول الله على، كما ورد في سبب النزول.

\_ أما قصة صاحب الجنتين فاتصالها بالسؤال أيضاً من زاوية الاستنكار على

قريش في أصل التوجه بالسؤال. وفيما يلى تفصيل ذلك:

إن قريشاً لم تكن بحاجة إلى مثل هذا السؤال والاستفسار للتأكد من صدق محمد على ، فإن محمداً قد عاش بينهم وليداً وترعرع في ديارهم شاباً يافعاً ثم كهلاً ، وهم أعرف الناس بشؤونه كلها ، وينبغي أن يكونوا المرجع العدل الذي يرجع إليه الناس في شأن محمد على ، وهذه الحقيقة برزت على ألسنة بعض زعمائهم في لحظات وعى وتعقل:

قال ابن هشام: قال ابن إسحاق: قام النضر بن الحارث فقال يا معشر قريش: إنه والله قد نزل بكم أمر ما أتيتم له بحيلة بعد، قد كان محمد فيكم غلاماً حدثاً، أرضاكم فيكم، وأصدقكم حديثاً، وأعظمكم أمانة، حتى إذا رأيتم في صدغيه الشيب وجاءكم بما جاءكم به، قلتم: ساحر، لا والله ما هو بساحر، لقد رأينا السحرة ونفثهم وعقدهم، وقلتم: كاهن، لا والله ما هو بكاهن، قد رأينا الكهنة وتخالجهم وسمعنا سجعهم، وقلتم: شاعر، لا والله ما هو بشاعر، قد رأينا الشعر وسمعنا أصنافه كلها: هزجه ورجزه، وقلتم: مجنون، لا والله ما هو بمجنون، لقد رأينا المغر أمر عظيم) (١).

كان هذا حديث أحد زعمائهم عن شخص محمد ﷺ، وكان حديث آخر منهم عن القرآن الذي نزل على محمد ﷺ:

«والله إن له لحلاوة وإن عليه لطلاوة، وإنه لمغدق أسفله وإنه لمثمر أعملاه، وإنه ليعلى عليه وإنه ليحطم ما تحته وما هو بقول بشر»(٢).

كانت تلك شهادة حق من الوليد بن المغيرة في لحظة صدق مع نفسه.

فعلى الرغم من إدراك القوم صدق رسول الله على وصدق دعوته كانوا يحاولون طمس نور الحق بأي وسيلة يتمكنون منها، وكانوا يصرون على موقفهم المعادي

<sup>(</sup>١) سيرة ابن هشام مع حاشية الروض الأنف: ٢٨/٣.

<sup>(</sup>٢) سيرة ابن هشام مع حاشية الروض الأنف: ١٢/٢ مع اختلاف في الألفاظ.

ويحاولون تبريره بأي حجة كانت، مهما كانت واهية متناقضة مع مداركهم وقناعاتهم الذاتية، والسبب الدافع لهم إلى كل ذلك هو اختلال موازين القيم عندهم، فقد أعماهم الجاه وحب المال أن ينظروا إلى القيم إلا من خلالها، وهذه القيم الزائفة هي التي حملتهم على طلب إبعاد فقراء المسلمين وضعفائهم من مجلس رسول الله على لكيلا يراهم الناس يجالسون الأرقاء المستضعفين فيعيروهم بذلك.

إن مثل هؤلاء في طمس نـور الفـطرة في نفـوسهم، واستيـلاء سكـرة المـال والجاه على بصائرهم كمثل صاحب الجنتين الذي أعماه الغرور بالمال والجاه وكثرة النشب والأولاد فكفر بربه الذي خلقه من تراب ثم من نطفة ثم سواه رجلًا...

فالقصة وثيقة الصلة بموقف قريش الذين أرسلوا إلى اليهود في المدينة ليسألوهم عن شأن محمد ودعوته، ولوكانوا ذوي حكمة وتعقل وفطر سليمة لما تصرفوا مثل هذا التصرف الكاشف عن سفاهة وحقد، فعندهم من أمارات صدق محمد على سيرته واطلاعهم على رجاحة عقله، وطهارة ذيله واستقامة سلوكه ونبل أخلاقه وعظيم أمانته ما يغنيهم عن الترحال والاستفسار.

بالإضافة إلى ملكتهم البيانية في إدراك فصاحة الكلم وبلاغته فهم أمراء البيان ومنهم خطباء المحافل وشعراء المواسم، فبإمكانهم أن يدركوا حقيقة القرآن وأنه ليس من قول البشر.

\_ أما قصة موسى والخضر عليهما السلام، فلها صلة وثيقة بالهدف أيضاً، فهي توبيخ وتأنيب لليهود الذين يشكلون الطرف الثاني في اختبار صدق محمد على .

لقد لقنت اليهود وفد قريش أسئلة تـاريخية وعلميـة لاختبار صـدق محمد ﷺ فيما جاء به من دعوة الحق.

والأسئلة التعجيزية لا تكون الوسيلة المثلى دائماً للتعرف على الحقيقة. كان الأليق باليهود ـ وهم أهل الكتاب الأول، ولديهم من الهدايات والوحي المنزل ـ الأليق باليهود ـ وهم أهل الكتاب الأول، ولديهم عن دقائق حياته وشأنه \_ كما فعل أن يتدبروا حياة محمد على بعد سؤال الوفد عن دقائق حياته وشأنه \_ كما فعل

قيصر الروم عندما سأل أبا سفيان عنه \_(1)، وكان عليهم أن يتدبروا ما جاء به محمد على من الهدايات ويقارنوها بما عندهم \_ كما فعل النجاشي رضي الله عنه \_(7) ليحكموا بعد ذلك على الدعوة وصاحبها. هاتان الوسيلتان هما المنهج الصحيح الذي كان على اليهود أن يسلكوه. أما مثل هذه المعلومات الغيبية فإن الجهل بها ليس دليلاً على عدم صدق المسؤول، فهذا موسى عليه السلام، وهو من أعظم أنبياء بني إسرائيل قاطبة ومن أولي العزم من الرسل، ومجال افتخار اليهود جميعاً قد جهل أموراً ثلاثة في رحلته مع الخضر عليه السلام، ولم يؤثر ذلك في مكانته عند بني إسرائيل ولا في أذهان المسلمين، ولم يقل أحد إن جهله بها قد أثر على صدقه في نبوته، ومقامه عند ربه. . .

فلماذا تجعلون \_ معشر اليهود \_ مثل هذه الاستفسارات وسيلة تشكيك في دعوة الحق التي جاء بها محمد على .

ولئن لجأت قريش إلى مثل هذا الموقف لأن الموازين مختلة عندهم وليسوا أهل علم وكتاب سماوي، وقد انطمست أنوار الفطرة لديهم فإن لديكم مقاييس الوحي السماوي \_ مما لم تطاوله أيديكم بالتحريف والتشويه \_ وبواسطتها يمكنكم تقويم الدعوات والمواقف والأشخاص وإدراك الصادق من غيره.

ومن هذا الجانب أيضاً نجد أن قصة موسى والخضر عليهما السلام وثيقة الصلة بهدف سورة الكهف، وبالقيم الصحيحة التي اشتملت عليها، وبالموازين المختلة والقيم الزائفة التي تبناها المنحرفون والمفسدون. فكل القصص الأربع للتي تشكل المقاطع الأساسية في السورة \_ توجه الأنظار إلى ما ينبغي أن يكون عليه الحال تجاه دعوة الحق، وتبرز القيم الصحيحة التي تتخذ موازين لتمييز الحق والصدق والصواب من غيرها.

لقد اشتملت القصص الأربع في سورة الكهف أسباب الفتن الأساسية في الحياة الدنيا: فتنة السلطان، والمال، والعلم، والأسباب.

<sup>(</sup>١) انظر تفصيل ذلك في صحيح البخاري، كتاب بدء الوحي: ١/٥.

<sup>(</sup>٢) انظر تفصيل ذلك في: السيرة النبوية لابن هشام مع حاشية الروض الأنف: ٢/٨٨.

ولهذا كانت قراءة سورة الكهف نوراً كاشفاً وعلاجاً ناجعاً للفتن جميعها، فإن قيم هذه الأشياء إذا أدركت في ضوء الإيمان بالله واليوم الآخر، علم المؤمن أنها قيم مموهة داجلة \_ ما لم ترتبط بالإيمان بالله سبحانه وتعالى ورجاء مثوبته يوم القيامة.

فكان تمثل القيم الحقيقية في سورة الكهف عقيدة وسلوكاً عصمة من أنواع الدجل كلها، وعلى رأسها فتنة المسيح الدجال.

\* \* \*

## افتتاحية سورة الكهف

### بسم الله الرحمن الرحيم

﴿ اَلْحَمْدُ لِلَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الذِي اَنزلَ عَلَى عَبْدِهِ الْكِنْبُ وَلَوْ يَجْعَل لَهُ عِوجًا ﴿ فَيَ مَا لِيُنذِر بَأْسَا شَدِيدًا مِن لَدُنْهُ وَ يُبَشِّر المُؤْمِنِينَ الَّذِينَ يَعْمَلُونَ الصَّلِحَتِ أَنَّ لَهُمْ أَجْرا حَسَنَا ﴿ مَّا كَثِينَ فِيهِ أَبَدًا ﴿ وَيُنذِرَ الَّذِينَ قَالُوا التَّخَدُ اللّهَ وَلَذَا ﴿ مَا لَهُمْ بِهِ مِنْ عِلْمِ وَلَا لِآبَا بِهِمْ فِيهِ أَبِدَ اللَّهُ وَلَذَا اللَّهُ وَلَدَا اللَّهُ مَا لَكُمْ بِهِ مِنْ عِلْمِ وَلَا لِآبَا بِهِمْ فِيهِ أَبِي اللَّهُ وَلَدُ اللَّهُ وَلَدَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مَا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُوا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَا عَلَا اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللل

# الموضوعات الأساسية في الافتتاحية:

يمكن القول إن افتتاحية سورة الكهف أجملت الأسس والموازين التي تقوم بها المفاهيم والتصرفات والسلوك الإنساني.

فقد جاءت الافتتاحية متضمنة للحقائق الأساسية التي ينبغي وضعها نصب الأعين عند البحث والمقارنة والتقويم، وقد جاءت هذه الحقائق مجملة في منتهى الوضوح والفصاحة والإعجاز:

### \* فالحقيقة الأولى:

توجيه الثناء المطلق لله رب العالمين، لأنه المستحق على وجه الكمال لهذا الحمد والثناء، ولأنه أنعم على البشرية بالنعمة التي لا تضاهيها نعمة، وهي الحياة الحقيقية المميزة لهم عن سائر المخلوقات، هذه النعمة هي نعمة الوحي، لإخراج

الناس من الظلمات إلى النور ﴿الذي أنزل على عبده الكتاب﴾.

#### \* الحقيقة الثانية:

الوحي المنزل على عبد الله ورسوله، الذي احتواه (الكتاب) لــه مزايا ثلاث:

المزية الأولى: في كونه منزّلاً من عند الله سبحانه وتعالى، والمنزّل يأخذ شرفه ومجده من الذي أنزله، فإذا كان المنزّل هو خالق السماوات والأرض ومبدعهما، الذي بيده الملك والأمر وإليه المصير، فلا شك أن هذا المنزّل، فيه من أوصاف العزة والتمجيد والتقديس ما يليق بجناب منزّله.

وهذه المزية إضافية خارجة عن ذات الكتاب المنزُّل.

أما المزيتان الأخريان فهما ذاتيتان:

فالمزية الذاتية الأولى: كونه مستقيماً في حد ذاته، فالاستقامة في هداياته، الاستقامة في موازينه وضوابطه التي الاستقامة في منهجه في تثقيف الفكر والسلوك، الاستقامة في موازينه وضوابطه التي يضبط بها السلوك والمشاعر والأفكار، فيبين الحق منها عن الزيف والتمويه والخداع وإلى كل ذلك الإشارة في قوله تعالى: ﴿ولم يجعل له عوجاً ﴾(١).

والمزية الذاتية الثانية: كامنة في قوله تعالى: ﴿قيماً ﴾، فهذا الكتاب المنزّل له القوامة على ما سواه من الكتب السابقة، فيصدق ما فيها من الحق والصواب، ويبين التحريف والتزوير الذي أدخل فيها أتباعها كما جاء في قوله تعالى: ﴿وأنزلنا إليك الكتاب بالحق مصدقاً لما بين يديه من الكتاب ومهيمناً عليه ﴾ [المائدة: ٤٨].

كما أن لهذا الكتاب القوامة على الحياة الإسلامية والمجتمع الإسلامي. ومن استقامة هذا الكتاب وقوامته استمدت هذه الأمة القوامة على غيرها، لأن القرآن الكريم أنشأها على الاستقامة في ذاتها فاستحقت القوامة على غيرها.

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُونُوا قَـوَامِينَ للهُ شَهْدَاء بِٱلقَسْطُ وَلَا يَجْرَمُنَكُم شَنَّانَ قُوم

<sup>(</sup>١) من أسرار التعبير المعجز ورود كلمة (لـه) بـدل فيه، لأن (لـه) تفيـد عدم قـابليتـه العـوج أصلًا، أما نفي أن يكون العوج فيه، فلا ينفي القابلية.

على أن لا تعدلوا اعدلوا هـو أقرب للتقـوى. . . ﴾ [المائدة: ٨] ﴿وكذلك جعلناكم أمة وسطاً لتكونوا شهداء على الناس ويكون الرسول عليكم شهيداً ﴾ [البقرة: ١٤٣].

كنتم خير أمة أخرجت للناس تأمرون بالمعروف وتنهون عن المنكر وتؤمنون بالله (آل عمران: ١١٠].

يقول الفخر الرازي: إن قوله تعالى: ﴿ولم يجعل له عوجاً، قيما ﴾ في وصف القرآن مثل قوله تعالى في سورة البقرة: ﴿...ذلك الكتاب لا ريب فيه هدى للمتقين ﴾، فليس فيه عوج ولا شك، ولا ريب فيه، وهو مقوم لغيره، مهيمن عليه، يقيمه على الجادة الصحيحة بهداياته(١).

#### \* الحقيقة الثالثة:

الرسول الذي أنزل عليه الكتاب:

فهو عبد من عباد الله المصطفين الأخيار المختصمين الذين أراد الله لهم الكرامة باختيارهم لحمل الرسالة، فهو عبد بشر كغيره (٢٠).

إلا أن الله اصطفاه بالوحي وجعله يتميز بنوع من الخاصية على غيره فهو على صلة بالملأ الأعلى، ﴿قُلُ إِنَّمَا أَنَا بِشُرِ مِثْلُكُم يُوحِي إِلَيَّ ﴾.

<sup>(</sup>١) مفاتيح الغيب للفخر الرازى: ٧٥/٢١ باختصار.

<sup>(</sup>٢) جاءت الإشارة إلى تكريم رسول الله ﷺ وتشريفه في الآية بأسلوبين: أولهما: تقديم الجار والمجرور على المفعول به، وفي ذلك تنبيه على أن أمر محمد ﷺ واضح لقريش، فلا يستدعي سؤال اليهود عن بينات صدقه.

ثانيهما: إضافته إلى ذاته، وتكرر في القرآن الكريم تسمية رسول الله على وغيره من رسل الله بلقب العبودية، وإضافتها إلى ضمير لفظ الجلالة، جاء ذلك في سورة الإسراء في قوله تعالى: ﴿سبحان الذي أسرى بعبده ليلاً من المسجد الحرام إلى المسجد الأقص﴾ [الإسراء: ١]. وفي سورة النجم: ١٠]. وكلا المقامين مقام تكريم وتشريف، وفي قوله تعالى: ﴿وإن كنتم في ريب مما نزلنا على عبدنا فأتوا بسورة من مثله. . . ﴾ [البقرة: ٢٣]. وهو مقام تأييد ونصرة وذلك لأن مقام العبودية الحقة لله تعالى أعلى منزلة يصل إليها الإنسان لأنه بها يحقق الغاية التي خلق من أجلها فوما خلقتُ الجن والإنس إلا ليعبدون﴾ [الذاريات: ٥٦].

ومن الجوانب المتعلقة بالرسول ﷺ في هذه الافتتاحية تحديد مهمته وحصرها في: الإنذار والبشارة.

الإنذار لمن تقوّل الكذب والافتراء على الله سبحانه وتعالى، تقليداً لأبائهم، وهذه الفرية ناتجة عن جهل عقولهم، وغفلة قلوبهم وطمس بصائرهم.

أما البشارة فهي للمؤمنين (١) بالغيب، بالمثل والقيم التي أنزلها بالـوحي على رسوله.

### \* الحقيقة الرابعة:

#### المسؤولية والحساب والأجر:

إن من مستلزمات الإيمان الالتزام بالسلوكيات التي يفرضها الإيمان فإن من بدهيات العقل، أن لكل عقيدة يعتقدها الإنسان سلوكاً ينبثق عنها، وأخلاقاً تظهر على معتنقي هذه العقيدة، لذا كان من الطبيعي عند العقلاء أيضاً أن يربطوا بين المظاهر السلوكية والعقائد التي يتبناها الناس.

ولما لم يخلق الإنسان عبثاً، فلا بد من رجوعه إلى خالقه ليكافىء المحسن على إحسانه والمسيء على إساءته: ﴿أفحسبتم أنما خلقناكم عبثاً وأنكم إلينا لا ترجعون﴾ [المؤمنون: ١١٥]. فلا بد من المثوبة والأجر الحسن اللائق بصاحب الإيمان والعمل الصالح، والخلود الدائم غير المنقطع في جنات عرضها السماوات والأرض.

ومن الملاحظ هذا التأكيد في الخلود ﴿ماكثين فيه أبداً ﴾ وفي ذلك تطمين كبير، لأن من أهم منغصات الشهوات والملذات لأهل الدنيا هو تحققهم من زوالها عنهم، أو زوالهم عنها مهما امتد بهم العمر.

وبالمقابل فإن المسؤولية والجزاء لهؤلاء المفترين الكاذبين اللذين نسبوا إلى

<sup>(</sup>١) لم يرد مع كلمة (المؤمنين) الجار والمجرور، والأصل أن يقال: المؤمنين بكذا، وفي ترك ذلك تعميم بحيث ينصرف الذهن إلى كل محتمل في هذا الصدد، وهو أسلوب مطرد في القرآن الكريم.

الله أعظم فرية، فعليهم أن يتوقعوا البأس الشديد في عقوبتهم بحيث تكافىء ضخامة الكلمة الكاذبة التي تفوهوا بها.

#### \* الحقيقة الخامسة:

العلم المبني على تعاليم الوحي يـوصل إلى القيم الثابتة، وينهج المنهج الذي يوصله إلى النتائج الصحيحة المبنية على العقل.

والجهل يؤدي إلى التمسك بالمألوفات والعادات الموروثة والتشبث بالتقاليد ولو خالفت المنهج السليم في التفكير والاستدلال، بل يحمل الجهل صاحبه إلى قبول مفتريات لا أصل لها على الإطلاق.

كما قبل هؤلاء الجاهلون نسبة الولد إلى الله سبحانه وتعالى عن ذلك علواً كبيراً (١) ﴿ ما لهم به من علم ولا لأبائهم كبرت كلمة تخرج من أفواههم إن يقولون إلا كذباً ﴾ .

الذين اتخذوا مع الله شركاء وجعلوا له ولداً فئة من اليهود والنصارى حيث قالوا ذلك كما أخبر عنهم القرآن الكريم: ﴿ وقالت اليهود عُزير ابن الله وقالت النصارى المسيح ابن الله ذلك قولهم بأفواههم يضاهئون قول الذين كفروا من قبل

<sup>(</sup>۱) من الأمور اللافتة للنظر التعظيم من شأن هذه الفرية \_ نسبة الولد إلى الله سبحانه وتعالى أو اتخاذ الشريك معه \_ في السور الثلاث المتتابعة: ففي الإسراء قوله تعالى: ﴿وقل الحمد لله الذي لم يتخذ ولداً ولم يكن له شريك في الملك ولم يكن له ولي من الذل وكبره تكبيراً [الإسراء: ١١١]، وفي سورة الكهف في أولها قوله تعالى: ﴿وينذر الذين قالوا اتخذ الله ولداً ما لهم به من علم ولا لأبائهم كبرتكلمة تخرج من أفواههم إن يقولون إلا كذباً ﴾.

وفي آخر السورة: ﴿قُل إِنما أَنا بشر مثلكم يوحى إليّ أَنما إلَّهكم إلَّه واحد فمن كان يـرجو لقاء ربـه فليعمل عملًا صالحاً ولا يشرك بعبادة ربـه أحداً ﴾.

وفي سورة مريم قوله تعالى: ﴿وقالوا اتخد الرحمن ولداً، لقد جئتم شيئاً إداً، تكاد السماوات يتفطرن منه وتنشق الأرض وتخر الجبال هداً أن دعوا للرحمن ولداً، وما ينبغي للرحمن أن يتخف ولداً، إن كل من في السماوات والأرض إلا آتي الرحمن عبداً﴾ [مريم: ٨٨ \_ ٩٣].

قاتلهم الله أنى يؤفكون [التوبة: ٣٠] كما قال المشركون من العرب عن الملائكة، ﴿وجعلوا له من عباده جزءاً إن الإنسان لكفور مبين، أم اتخذ مما يخلق بنات وأصفاكم بالبنين، وإذا بشر أحدهم بما ضرب للرحمن مشلاً ظل وجهه مسوداً وهو كظيم ﴾ [الزخرف: ١٥ - ٣].

#### \* الحقيقة السادسة:

إن الحياة الدنيا بمباهجها وزينتها وأموالها وطاقاتها ﴿ما على الأرض﴾ الهدف من خلقها وإيجادها هو ابتلاء البشر، ومآلها الزوال والفناء فمن أحسن التصرف فيها وربطها بالحقائق الباقية الخالدة وسخرها للعمل الصالح فقد فاز ﴿وما الحياة الدنيا إلا متاع الغرور﴾ [آل عمران: ١٨٥].

أما من جعل هذه الحياة الدنيا مبلغ علمه وغاية مقصده، فقد سقط في الفتنة وخسر خسراناً مبيناً.

فلا يستحق من لم يرفع لدعوة الحق رأسه، الحسرة والتأسف عليه فمن ربط نفسه ومصيره بمصير الدنيا وجعلها دائرة اهتمامه، فقد أضاع نفسه، ومن لم يرحم نفسه فلا راحم له.

وفي ذلك تسلية لرسول الله على الذي كان يهمه أمر القوم وتكاد تذهب نفسه حسرات عليهم، كما قال تعالى في موضع آخر مسلياً رسوله: ﴿أَفَمَن زِينَ لَهُ سُوءَ عَمَلُهُ فَرَآهُ حَسَناً فَإِنَ الله يَضُل مَن يَشَاءُ ويهدي مَن يَشَاءُ فَلا تَذْهَب نَفْسَكُ عليهم حسرات إن الله عليم بما يصنعون﴾ [فاطر: ٨].

وهذا الشعور من كمال شفقة رسول الله على بالناس فهو الأخذ بحجزهم من النار(١). إلا أن حكمة الله سبحانه وتعالى جرت بترك الخيار للمكلفين لتتحقق

<sup>(</sup>١) جاءت تسلية رسول الله ﷺ في افتتاحية السورتين (الكهف والشعراء) بتعبير (لعل، باخع) وأصل لعل للترجي، وتفيد الإشفاق والحث على ترك التحزن والتأسف.

وأصل البخع: للأرض التي تتوالى زراعتها فتضعف بسبب متابعة الزراعة.

وقال الزمخشري: البخع أن يبلخ الذبح البخاع وهو عرق مستبطن القفا، وهي كنايـة عن =

الحكمة من الابتلاء ﴿الله عملاً الموت والحياة ليبلوكم أيكم أحسن عملاً ﴾ [الملك: ٢].

وما ورد في افتتاحية الكهف من التسلية شبيه بما جاء في افتتاحية سورة الشعراء في قوله تعالى: ﴿طسم، تلك آيات الكتاب المبين، لعلك باخعٌ نفسك ألا يكونوا مؤمنين، إن نشأ ننزل عليهم من السماء آية فظلت أعناقهم لها خاضعين﴾ [الشعراء: ١ \_ ٤].

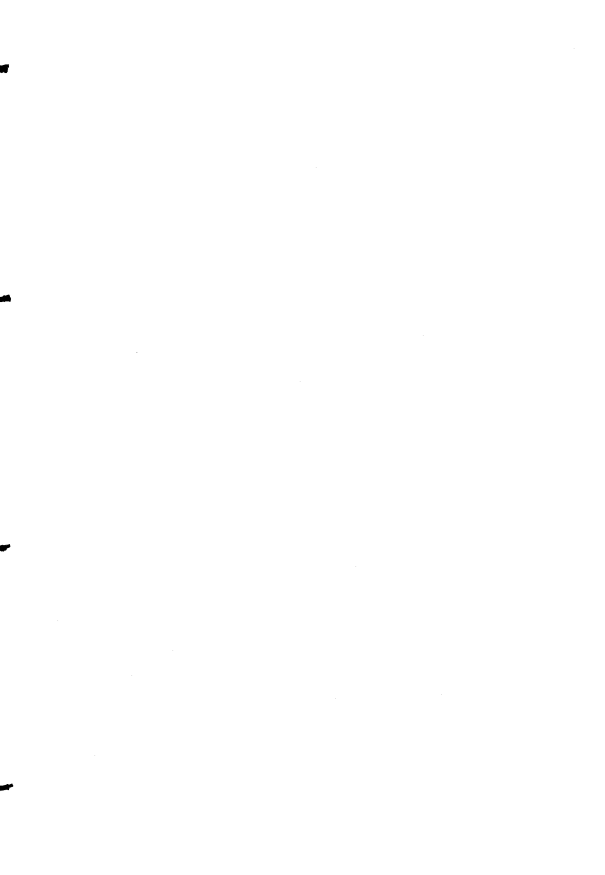
هذه جملة الحقائق الأساسية في افتتاحية الكهف، وقد وجدنا في مبحث المناسبات في سورة الكهف \_ تكرر ذلك في الخاتمة أيضاً.

وسنرى أن المقاطع اللاحقة جاءت لتفصيل هذه الحقائق وتقريرها وضرب الأمثلة عليها مما يزيدها وضوحاً وتقريراً وبياناً.

\* \* \*

الهلاك. واستشكله ابن الأثير.

انظر: أساس البلاغة للزمخشري: ١٦، والفائق في غريب الحديث للزمخشـري: ٨٢/١، وانظر: النهاية لابن الأثير: ١٠٢/١.



# المقطع الأول قصة الفتية المـــؤمنين

﴿ أَمْرَ حَسِبْتَ أَنَّ أَصْحَابَ ٱلْكُهْفِ وَٱلرَّقِيمِ كَانُواْ مِنْ ءَايَنتِنَا عَجَبًا ١ إِذْ أَوَى ٱلْفِتْيَةُ إِلَى ٱلْكُهْفِ فَقَالُواْ رَبَّنَآ ءَانِنَا مِن لَّدُنكَ رَحْمَةً وَهَيِّئَ لَنَامِنْ أَمْرِنَا رَشَدَا ﴿ فَضَرَبْنَا عَلَىٓءَ اذَانِهِمْ فِي ٱلْكَهْفِ سِنِينَ عَدَدًا ﴿ أَنَّ أَمَّ بَعَثْنَهُمْ لِنَعْلَمَ أَيُّ ٱلْخِزْبَيْنِ أَحْصَى لِمَالَبِثُوَّا أَمَدًا إِنَّ خَنْ نَقُشُ عَلَيْكَ نَبَأَهُم بِٱلْحَقِّ إِنَّهُمْ فِتْ يَدُّ ءَامَنُواْ بِرَبِهِمْ وَزِدْ نَهُمْ هُدَى إِنَّا وَرَبَطْنَا عَلَى قُلُوبِهِمْ إِذْ قَامُواْ فَقَالُواْ رَبُّنَارَبُّ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضِ لَن نَّدْعُوَاْ مِن دُونِهِ عِلِلَهَا لَّقَدْ قُلْنَآ إِذَا شَطَطًا ﴿ إِنَّ هَنَوُكُآءَ قَوْمُنَا ٱتَّخَـٰذُواْ مِن دُونِهِۦٓءَالِهَـ ۚ لَوَلَا يَأْتُونَ عَلَيْهِم بِسُلْطَنِ بَيِّنَ فَهَنَ أَظْلَمُ مِمَّنِ ٱفْتَرَى عَلَى ٱللَّهِ كَذِبًا ﴿ وَإِذِ آعَتَزَ لْتُمُوهُمْ وَمَا يَعْبُدُونَ إِلَّا ٱللَّهَ فَأُورُ أَإِلَى ٱلْكَهْفِ يَنشُرْلَكُو رَبُّكُم مِّن رَّحْمَتِهِ وَيُهَيِّئَ لَكُومِ مِن أَمْرِكُومِ رْفَقًا ١ وَتَرَى ٱلشَّمْسَ إِذَا طَلَعَت تَّزَوَرُ عَن كَهْ فِهِمْ ذَاتَ ٱلْيَمِينِ وَإِذَا غَرَبَت تَّقْرِضُهُمْ ذَاتَ ٱلشِّمَالِ وَهُمْ فِي فَجُوَةٍ مِّنْهُ ذَلِكَ مِنْءَايَنتِ ٱللَّهِ مَن يَهْدِ ٱللَّهُ فَهُوَ ٱلْمُهْتَدِّ وَمَن يُضْلِلُ فَلَن يَجِدَلُهُ وَلِيَّا أَمُّ شِدًا ﴿ إِنَّ وَتَعْسَبُهُمْ أَيْقَ اطَا وَهُمْ رُقُودٌ وَنُقَلِّبُهُمْ ذَاتَ ٱلْمِينِ وَذَاتَ ٱلشِّمَالِّ وَكُلْبُهُم بَسِطٌ ذِرَاعَيْهِ بِٱلْوَصِيدِ لَوِٱطَّلَعْتَ عَلَيْهِمْ لَوَلَّيْتَ مِنْهُمْ فِرَارًا وَلَمُلِثْتَ مِنْهُمْ رُعْبًا ١ وَكَذَالِكَ بَعَثَنَاهُمْ لِيَتَسَاءَلُواْ بَيْنَهُمْ قَالَ قَابِلٌ مِّنْهُمْ كُمْ لِيثَتُو قَالُواْ لِيثَنَا يَوْمًا أَوْبَعْضَ يَوْمِ قَالُواْ رَبُّكُمْ أَعْلَمُ بِمَا لَبِثْتُمْ فَأَبْعَثُواْ أَحَدَكُم بِوَرِقِكُمْ هَاذِهِ إِلَى ٱلْمَدِينَةِ فَلْيَنظُرْ أَيُّهَا أَذْكَى طَعَامَا فَلْيَأْتِكُم بِرِزْقِ مِّنْـهُ وَلْيَتَلَطَّفْ وَلَا يُشْعِرَنَّ بِكُمْ أَحَدًا إِنَّ إِنَّهُمْ إِن يَظْهَرُواْ عَلَيْكُرُ يَرْجُمُوكُمْ أَوْيُعِيدُوكُمْ فِي مِلَّتِهِمْ وَلَن تُفْلِحُواْ

[الأيات من ٩ \_ ٢٧].

### بين يدي قصص سورة الكهف:

قبـل البدء بعـرض قصة أصحـاب الكهف والتعليق عليها يحسن بنـا أن نذكـر بعض المزايا للقصص القرآني عامة ولقصص سورة الكهف خاصةً.

ا ـ القصص القرآني تربوي في المقام الأول، يعالج المشاكل والأفكار والوقائع علاجاً معيناً على ضوء المبادىء الإسلامية والأحكام الشرعية في قالب فني جمالي، لتعميق المفاهيم التي يراد غرسها في النفس الإنسانية. أوْ لاجتثاث جذور الأفكار السيئة التي يريد الإسلام تزكية النفس منها.

ـ فمثلًا عندما تعرض قضية الطاعة والامتثال والتضحية من خلال قصة إسماعيل وإبراهيم عليهما السلام، تكون أوقع في النفس وأشد أثراً.

- وكذلك آداب طلب العلم من خلال قصة موسى والخضر عليهما السلام في سورة الكهف.

\_ وعندما تعالج قضية الشح والبخل في النفس من خلال قصة أصحاب

الجنة في سورة (ن)، تكون أوعى للاعتبار والاتعاظ. وكذلك مرض الغرور والبطر من خلال قصة صاحب الجنتين في سورة الكهف ولم يترك القرآن الكريم جانباً من جوانب الحياة الإنسانية إلا وأورد فيه القصص التربوي على طريقته الخاصة ومن الزوايا الإنسانية العامة.

فَسَاقَ نماذج بشرية تمثل الفطرة المهتدية، وأخرى تمثل الفطرة المنحرفة، وحتى الجانب الذي قد يخطر لنا أن القرآن لم يتعرض له وهو جانب (الحب والمرأة) فقد تناولها القرآن الكريم، ولكن ـ كما قلنا ـ على طريقته التربوية الخاصة.

يعرض القرآن نماذج إنسانية منحرفة في سلوكها ومعتقداتها، إلا أن الأسلوب القرآني في ذلك يجعل هذه الانحرافات في حجمها الطبيعي ولا يجعل منها أبطالاً، ويعرض انحرافاتها بشكل خاطف بعد أن يقدّم لها بما يحقر من شأن أصحابها، ثم يعقب عليها بإبراز الهدايات الربّانية في ذلك مما يحجّم الانحراف ويزيل أثره من ذهن القارىء مباشرة، وخير نموذج لمثل هذا قصة امرأة العزيز ومراودتها ليوسف عليه السلام. هذا هو الأسلوب القرآني في عرض هذه النماذج البشرية.

أمًّا الأساليب الجاهلية المعاصرة فإنَّها تعرض سيرة هذه النماذج بتفصيل كامل وفي صور مشرقة زاهية وتجعل منها أبطالاً تسلط عليهم الأضواء حتى إذا حفرت في النفس أخاديد من آثارها وتعلقت النفوس بسيرتهم، جاءت التعقيبات الهزيلة، فلا تغير من الأثر شيئاً، ولا تزيل من المعالم والبصمات إلا أخفها.

هذا الجانب التربوي كما هو ملاحظ في القصص التاريخي، فإنه ملاحظ أيضاً في القصص الواقعي (الحاضر).

ونقصد به القصص التي عاشها رسول الله على وصحابته الكرام، أو القصص التي تعرض أحداثاً تتعلق بالحالة التي كانت فيها الفئة المؤمنة.

والغرض التربوي منها تقويم المسيرة، وتوضيح الرؤية أمام الجماعة المؤمنة خلال سير الحياة ونشر الدعوة إلى الله، هذا من جانب، ومن جانب آخر التسلية والتخفيف عمًا يعتور الدعاة إلى الله ويحدث لهم أثناء المسيرة الجهادية في

حياتهم: إنَّ أحداث قصة بدر في سورة الأنفال، وأحد في آل عمران والخندق في الأحزاب، والإفك في النور، والحديبية في الفتح، وحنين في التوبة... معالم بارزة في حياة الدعاة إلى الله لأخذ العظات والعبر إلى يوم القيامة.

٢ ـ القصص القرآني يهمل عن قصد في حالات كثيرة؛ الناحية الزمنية،
 والمكانية وأحياناً أسماء الأشخاص \_ أبطال القصة \_ .

كما نجد ذلك في قصة أصحاب الكهف، وقصة صاحب الجنتين، وقصة ذي القرنين وذلك لأن الهدف الهام من سوق القصة أخذ العبرة والعظة وترسيخ الفكرة المعينة من خلال أحداث القصة، فينبغي أن يركز الفكر وتثار المشاعر وتوجه العواطف حول الغرض منها.

وصرف الاهتمامات إلى أي عنصر آخر في القصة تبديد للطاقات العقلية والملكات النفسية وصرفها عن التفاعل مع الغرض الأساسي الذي سيقت القصة من أجله.

" القصص القرآني كلها حقائق وقعت أحداثها؛ ولئن عجز الجهد البشري عن إدراك تفصيلات هذه الوقائع، وتحديد زمانها ومكانها أو أشخاصها بوسائله القاصرة ــ من كتابات وآثار. . . فليس ذلك حجة لمن يزعم أنها قصص تمثيلي أو تخييلي .

وسواءً ذكرت هذه القصص في كتب أهل الكتاب أو لم ترد، فلا تأثير لكل ذلك على الحقائق والأحداث التي ذكرها القرآن الكريم.

فلو عجز علم الآثار عن تحديد موقع الكهف أو المناطق التي تغلب عليها ذو القرنين وأخضعها لحكم الله أو عجز عن التعرف على مكان إيقاد النار على إبراهيم عليه السلام، فلا يؤثر ذلك على الحقيقة شيئاً.

وقد جعل القرآن الكريم سرد هذه القصص دليلًا على صدق رسول الله على على صدق رسول الله على في دعوته وتلك من أنباء الغيب نوحيها إليك ما كنت تعلمها أنت ولا قومك من قبل هذا فاصبر إنَّ العاقبة للمتقين﴾ [هود: ٤٩].

(لقد كان في قصصهم عبرة لأولي الألباب، ما كان حديثاً يفترى ولكن تصديق الذي بين يديه وتفصيل كل شيء وهدئ ورحمةً لقوم يؤمنون﴾ [يوسف: ١١١].

كما جعله وسيلة لتثبيت قلب رسوله ومن ورائه الـدعاة إلى الله خـلال العصور ﴿وكلًّا نقص عليك من أنباء الرسل ما نثبت بـه فؤادك وجاءك في هذه الحق وموعظةً وذكرى للمـؤمنين﴾ [هود: ١٢٠].

٤ ـ يهدف القرآن الكريم أن يقدم للفئة المؤمنة ـ من خلال قصصه \_ تجارب البشرية وخبرتها من خلال عرض هذه النماذج المختلفة من السمو الفكري والروحي والصفات الخلقية النبيلة.

والتعرف على سنن الله في الدعوات والحضارات والابتلاء والمحن والاعتبار بمصير النماذج المنحطة المسفة.

إن قصة فرعون وقارون والسامري تعطي صوراً منفّرة من طريقة تفكيرهم وأسلوب تعاملهم مع غيرهم، وموقف الكفر والجحود الذي وقفوه من خالقهم ورازقهم، ثم المصير التعيس البئيس الذي صاروا إليه.

أمَّا قصة إبراهيم وإسماعيل وموسى وأصحاب الكهف وذي القرنين فكلها قصص مشرقة تزكي في النفوس الرغبة في الخير، والتضحية من أجل المثل العليا، والخشوع والتضرع لخالق السماوات والأرض.

إن القصص القرآني عرض بأساليب معينة ووزع على السور توزيعاً خاصاً بين إيجاز وإطناب، وكل منها منسجم مع أهداف السورة الأساسية ولا ينفصل أسلوب القصة عن أجواء السورة وأغراضها، ومن هنا كانت الحكمة في عدم تكرار القصة الواحدة في السورة الواحدة.

لذا ينبغي دراسة القصة حسب أسلوب العرض في السورة، وقد تقدّمت الإشارة إلى هذا في القسم المنهجي من التفسير الموضوعي.

### العرض الإجمالي لقصة الفتية المؤمنين:

تمثل هذه القصة جانباً من الحياة البشرية ومشهداً يتكرر عند وجود العقيدة الصحيحة في مجتمع ما، مهما كان وضع هذه العقيدة قوة أو ضعفاً، ففي حال قوتها يكون السواد الأعظم من الناس يتحلون بها، ولا توجد مظاهر تلفت النظر.

أمَّا في حال ضعف أصحاب العقيدة الصحيحة وقلتهم، فإن هذا النموذج يبرز، ولعل أبسط صورة لها ما ورد في قصة هؤلاء الفتية.

\_ إن المجتمع جاهلي وثني، ولا يتعرف إلاً على القوة والشروة والمتع والشهوات، والحكم الجائر يفرض نفسه، وقد ألقى بثقله على الناس، فلا يستطيعون النظر إلاً من خلاله، ولا التنفس إلاً برئتيه، ولا الإطعام إلاً من يديه.

تحف المظاهر الكاذبة بأبهة السلطة، والمنافقون المتزلفون يرتعون في الملذات من خلال تزيين الباطل للحاكم المستبد.

فالناس المادّيون أصحاب المصالح ينظرون من خلال الواقع، والواقع يصوّر أمامهم كما يلى:

- \_ لا شبع من غير طعام، ولا طعام من غير مال، ولا مال إلَّا عند الدولة.
  - \_ ولا شرف ولا سمعة ولا جاه إلَّا بالوظيفة، ولا وظيفة إلَّا عند الدولة.
- ولا هدوء ولا سلامة إلا بمسايرة الناس وموافقة المجتمع، ولا موافقة إلا باتباع العقيدة السائدة والرأي العام المسيطر(١).

هذه منطلقات الفلسفة المستندة على الأسباب والمسببات، وهي القيم التي يحتكمون إليها.

ولكن شعلة الإيمان إذا اتقدت في النفوس، وبدأت تنير القلب والفكر والمجوارح، وتقطع أواصر الثقل الأرضي وتسمو بالروح وتبلغ الشفافية بالمؤمن أن

<sup>(</sup>١) انظر تأملات في سورة الكهف لأبى الحسن الندوى: ٥٢ بتصرف واختصار.

ينظر بنور الله إلى ما وراء الأسباب، وأن يدرك أن هذه الأسباب قد وضعها خالق الكون ومدبره، وأن مصير الأشياء بيديه وأنه يقول للشيء كن فيكون.

إن جذوة الإيمان هذه لها منطلقات خاصة ولها حساباتها المتفردة وتطلعاتها المستقلة، إنه يترفع عن متع الهدنيا وشهواتها، وينظر إليها بعين الازدراء والاحتقار، وتسمو نفسه وروحه إلى الدار الباقية فهو لا يرضى الخنوع والاستسلام لجبروت السلطة مهما كان طغيانها، ولا لضغوط المجتمع وفلسفته مهما بلغ ثقلها، يقوم في وجه الظلم ليعلن كلمة التوحيد وأن لا إله إلا الله الذي خلق السماوات والأرض الذي بيده الأمر وإليه المرجع والمآب، وأن لا حكم إلا لمدبر الكون وواضع سننه وأقواته وخواصه ولا طاعة لمن تنكب شرعه ودستوره في الحياة.

والمؤمن بقيامه هذا في وجه الطغيان يلتزم العقل والحكمة، فيدعو الناس إلى التدبر والتفكر فيما حولهم من الكائنات ليتعرفوا على الخالق المعبود بحق، ويدعو الخصوم إلى مقارعة الحجة بالحجة وإلى التحاكم إلى البرهان وإلى العقل والمنطق فهؤلاء قومنا اتخذوا من دونه آلهة لولا يأتون عليهم بسلطان بين فمن أظلم ممن افترى على الله كذباً .

لقد حقق هؤلاء من جانبهم مقومات تنزل النصر عليهم والاستجابة لدعائهم ﴿إِنَّهُم فَتِيةَ آمنوا بربهم﴾ والفتوة والقوة الجسدية مطلوبة في الصراع مع الباطل ومقارعة أهله.

والإيمان هو السلاح الماضي الذي يصول به الداعية ويجول، ويلقي به على الباطل فإذا هو زاهق.

إنَّ سنة الله في نصر الدعوات تكمن في كون منطلقات حاملها سليمة، وأن يكونوا فئة متميزة تسموا إلى أفق الدعوة وتضحي في سبيلها بغض النظر عن العدد والكثرة.

وهذا ما جرى للفتية المؤمنين فقد قابل رب السماوات والأرض صنعهم بفضل منه ورحمة عظيمتين، فربط على قلوبهم فأخرج منها الخوف والحيرة والاضطراب، وملأها شجاعة وسكينة وقوة ويقيناً وانشراحاً وسروراً وزادهم إيماناً على إيمانهم

ورضىً وتسليماً بقضاء الله وقدره ﴿إِنَّهُم فَتِيةَ آمنوا بربهم وزدناهم هدى وربطنا على قلوبهم﴾.

وإذا توافرت هذه المقومات في الإنسان: الفتوة والإيمان ورباطة الجأش ومضاء العزيمة، لا يستقر لهذا الإنسان قرار بل لا بد من مصارعة الباطل، والوقوف في وجهه، وهذا ما كان من أمر الفتية ﴿إذ قاموا فقالوا ربنا رب السماوات والأرض لن ندعو من دونه إلها لقد قلنا إذا شططاً، هؤلاء قومنا اتّخذوا من دونه آلهة لولا يأتون عليهم بسلطان بين فمن أظلم ممن افترى على الله كذباً ﴾

وفي خضم هذه المشاعر النبيلة والعواطف المتأججة بنور الإيمان، يهتدون إلى رأي، أن يخرجوا مجتمعين إلى الغار، ليعتزلوا المجتمع الجاهلي مادياً بعد أن اعتزلوه شعورياً، وليفكروا بروية في الأسلوب الأنجع لمقارعة الباطل فإن لم يستطيعوا مقارعته وجهاً لوجه، فبإمكانهم أن يضربوا في أرض الله الواسعة ويهاجروا في سبيل الله ﴿ومن يهاجر في سبيل الله يجد في الأرض مراغماً كثيراً وسعة ﴾ [النساء: ١٠٠].

إذ العزلة الشعورية واجبة دائماً فلا يجوز مطلقاً موادة من حاد الله ورسوله مهما كانت درجة قرابته ومكانته. ولا يجوز مهادنة الجاهلية وأهلها سواء كانت الغلبة لهم أو لنا.

أمَّا العزلة المادية الجسدية فإنَّ لها شروطاً ولعلَّ من أهمها كما ذكرها رسول الله ﷺ: أن لا يجد المرء على الحق أعواناً، وأن يرى شحاً مطاعاً وهوىً متبعاً وإعجاب كل ذي رأي برأيه (١)، وأن لا تكون للمسلمين جماعة، فعندئن جازت العزلة الجسدية والانصراف إلى خويصة النفس وترك أمر العامة.

روى البخاري من حديث أبي سعيد الخدري رضي الله عنه قال: قال رسول الله عليه: «يوشك أن يكون خير مال المسلم غنماً يتبع به شعف الجبال ومواقع القطريفر بدينه من الفتن»(٢).

<sup>(</sup>١) من حديث رواه الترمذي في كتاب التفسير ٤/٣٢٣، وقال عنه هذا حديث حسن غريب.

<sup>(</sup>٢) انظر صحيح البخاري كتاب الإيمان ١٠/١.

وبينما كان الفتية في طريقهم إلى الكهف وهم منهمكون في ما هم عليه من حال وما سيكون عليه العمل والمآل، كانت عناية الله وإرادته تهيء لهم شيئاً أعظم من ذلك لتكفيهم مؤنة الجهد والمشقة، فما أن وصلوا إلى الكهف حتى ضرب على آذانهم فيه سنين عدداً، وهيأت لهم مكان إقامة تتوافر فيه الشروط الصحية الملائمة من شمس وتهوية وبعد عن القتم، وتوقفت عقارب الزمن بالنسبة لهم داخل كهفهم، إلا أنّها بقيت دائرة خارجه، واستمرت عجلة الحياة على مشيئة الله، وكان انتصار الإيمان ودخول الناس في الإسلام، وتغيّرت الأحوال، وحل الأمن والأمان مكان الظلم والطغيان، فأذن الله عزّ وجلّ بانبعائهم، لكي يظهر آثار إكرامه للفتية، وليقيم الظلم والطغيان، فأذن الله عزّ وجلّ بانبعائهم، لكي يظهر آثار إكرامه للفتية، وليقيم في نفس الوقت الحجة على من زعم أن البعث يوم القيامة بالأرواح لا بالأبدان، أنموذجاً محسوساً لقدرة الخالق على الإحياء بعد الموت، فكما حفظ على هؤلاء أنموذجاً محسوساً لقدرة الخالق على الإحياء بعد الموت، فكما حفظ على هؤلاء أجسادهم من البلى وأعاد إليها الروح بعد اندثار الأجيال المتعاقبة، فإنه قادر على أن يجمع شتات الأبدان ورميمها، ويعيد إليها الروح يوم الحساب.

### العرض التحليلي للقصة:

\_ أسلوب عرض قصة أصحاب الكهف: طريقة التلخيص والإجمال أولاً، ثم العرض المفصل آخراً، وعرض مشاهد من القصة ثم ترك فجوات بين المشاهد تعرف من السياق.

\_ كما تذكر القصة جوانب أساسية في أبطال القصة، وتعرض عن جوانب أخرى لأنها غير ذات جدوى.

فهم فتية آمنوا، وتمردوا على الظلم والطغيان، وآواهم الكهف، بعد لجوئهم إلى كنف بارئهم ليجعل لهم من أمرهم رشداً.

ـ ولقد أهمل الأسلوب القرآني اسم الحاكم الذي خرجوا عليه، وأعلنوا رفضهم لظلمه، فليس بذي شأن، لأن الجبابرة المتألهون والطغاة المتسلطون كثر في كل زمان ومكان، فليست العبرة بالأشخاص وإنَّما بالفعل السيء الذي يدفعهم إلى ذلك والأثر الذي يتركونه بين الناس.

- ــ ولم تتعرض الآيات الكريمة إلى الطبقة التي ينتمي إليها الفتية، وكيف اجتمعوا على هذه الفكرة.
- \_ وكيف تم خروجهم عن أي طريق وعلى أي حال، وكم كان عددهم وما بال الكلب الذي رافقهم.
- ــ وعند السرد التفصيلي للقصة نجده ينصب على جوانب العقيدة والمعاني الأساسية وتهمل ما سواها.
  - فهم فتية جمعهم الإيمان باللَّهِ سبحانه وتعالى: ﴿إنَّهم فتية آمنوا بربهم ﴾.
    - ــ وتتداركهم رحمة الله سبحانه وتعالى وعنايته، ﴿وزدناهم هدىً ﴾.
- ولأنهم فتية ليست لهم تلك التجارب العريقة في مواجهة الشدائد يتداركهم لطف الله ﴿وربطنا على قلوبهم﴾.
- \_ فنتج من هذا الربط على القلوب الثبات والرسوخ والاطمئنان والعزيمة الصادقة والاعتزاز بالإيمان ﴿إِذْ قاموا فقالوا ربنا رب السماوات والأرض لن ندعو من دونه إلّها لقد قلنا إذن شططاً ﴾.
- ثم الالتفات إلى ما حولهم وهم ينظرون بنور البصيرة إلى هذا الظلام المخيم على القوم، وهذا الجهل والغي الذي هم فيه سادرون، فيستنكرون ذلك عليهم، لماذا لا يحتكمون إلى العقل الذي وهبهم إيّاه خالقهم، ولماذا لا يبحثون عن دليل على ما هم فيه ﴿هؤلاء قومنا اتخذوا من دونه آلهةً لولا يأتون عليهم بسلطان بيّن فمن أظلم ممن افترى على الله كذباً ﴾.

ويأتي الفاصل في العرض، وكأن الستار قد أسدل على المشهد الأول وقد توجه الفتية إلى الكهف.

ثم يفتح الستار على المشهد الثاني، وقد ضرب على آذان الفتية في الكهف (١)، وتوقفت عوامل الزمن بالنسبة لهم، إلا أن دولاب الكون لم يسكن وقد

<sup>(</sup>١) الكهف: النقب المتسع في الجبل، فإن لم يكن واسعاً فهو غار.

سخّر جانب من آلة الكون لصيانة الفتية وكهفهم فالشمس قد شغلت بهم عن الدنيا كلها وكأنّ مدار فلكها حول هذا الكهف وحده، فكأنها حانية عليهم ترعاهم في الصباح والمساء وإذا طلعت تزاور عن كهفهم ذات اليمين وإذا غربت تقرضهم ذات الشمال.

أمًّا موقفهم، ﴿وهم في فجوة منه ﴾ فمتسع من داخل الكهف، وفي ذلك عون على حفظ أجسادهم على حالة صحية بعيدة عن العفونة والرطوبة. إنَّها آيات ربّانية عظيمة تحيط بهؤلاء الفتية الكرام على الله وتهيّء لهم الأسباب وتسخر لهم السنن الكونية ﴿ذلك من آيات الله من يهدِ الله فهو المهتد ومن يضلل فلن تجد له ولياً مرشداً ﴾.

ولقد تُوجت هذه الآيات العظيمة بآية أعظم وهي إضفاء الحماية المعنوية عليهم بالقاء الرعب في قلب كل من اطلع عليهم أو حاول الاقتراب منهم وتحسبهم أيقاظاً وهم رقود ونقلبهم ذات اليمين وذات الشمال وكلبهم باسط ذراعيه بالوصيد لو اطلعت عليهم لوليت منهم فراراً ولملئت منهم رعباً.

\_ ولم تحدّثنا الآيات الكريمة عن الوقت الذي قضوه في الكهف قبل نومهم.

ولا عن تصرفاتهم التي قاموا بها، والتدابير التي فكروا فيها، هل يعودون
 إلى قومهم ليبينوا لهم الطريق، أو يضربوا في الأرض فراراً بدينهم.

\_ وهل كان معهم كتاب يدرسون فيه ويتعلمون أمور دينهم، فقد ذهب بعض المفسرين إلى أن المقصود بالرقيم: الكتاب الذي كانوا يحملونه معهم للمدارسة ﴿كتاب مرقوم﴾، وقال آخرون: إنه اللوح الذي وضع على بابهم فيما بعد.

ولا بد أن طعامهم الذي حملوه معهم قد نفذ قبل نومهم، لذا لم يستغربوا أن لم يكن معهم زاد.

وفجأةً تدب الحركة في المشهد الثالث:

﴿وكذلك بعثناهم ليتساءلـوا بينهم قال قـائل منهم كم لبثتم قـالوا لبثنـا يومــاً

أو بعض يوم قالوا ربكم أعلم بما لبثتم فابعثوا أحدكم . . . .

إن أسلوب الحواربين بعضهم، واختيار الكلمات المعبّرة تلقي في النفس الشعور بالتثاقل من أثر النوم الطويل ﴿كم لبثتم؟ قالوا لبثنا يوماً أو بعض يوم، قالوا ربّكم أعلم بما لبئتم، فابعثوا أحدكم بورقكم هذه...﴾

إنَّ تكرار حرف الثاء في هذا المشهد الذي يصف استيقاظهم لها إيحاءات مشعرة بهذا التثاقل (بعثناهم، كم لبثتم، لبثنا، بما لبثتم، فابعثوا) ثم عدم الوقوف طويلاً عند البحث عن المدة التي استغرق نومهم فيها، شأن المستيقظ من نوم ثقيل، لا يستطيع تركيز فكره على شيء معين، وإنَّما يصرف ذهنه إلى الشيء الملح الذي يلاحقه وهو الشعور بالجوع والحاجة إلى تناول شيء من الطعام، ولكن لا زاد معهم، فليدبروا أمر نزول أحدهم إلى المدينة لشراء الطعام.

وبعد التوصية بأخذ الحيطة والحذر لئلا ينكشف أمرهم، ويقعوا في قبضة زبانية الطاغية ﴿وليتلطف ولا يشعرن بكم أحداً، إنَّهم إن يظهروا عليكم يرجموكم أو يعيدوكم في ملّتهم ولن تفلحوا إذاً أبداً ﴾، يسدل الستار على المشهد الثالث، والمشاهدون يمسكون أنفاسهم وهم ينتظرون المفاجأة في طريقة التعرف على الفتى الذي يريد دخول المدينة على حين غفلة من أهلها.

ويترك للسامع والقارىء أن يتخيّل الصور والأشكال التي يمكن أنْ يتعرف بها أهل المدينة المؤمنين، ومدى الدهشة من الفتى وزملائه من هذا الانقلاب الجذري الهائل، فسبحان محوّل الأحوال، لقد دالت دولة الظلم والطغيان وولت جحافل الكفر والضلال، وأشرق على المدينة نور الإيمان.

أما الديار فإنها كديارهم وأرى رجال الحي غير رجاله

فالناس غير الناس، والحال غير الحال، فالمؤمنون آمنون على عقائدهم ومعايشهم والرغبة في الخير سائدة بينهم.

ويمر المشهد الرابع كلمح البصر سرعة ووجازة، فقد تم التعرف عليهم وتم العثور على بقيتهم، وتتداركهم رحمة الله سبحانه وتعالى مرّة أخرى فتلحقهم

بالرفيق الأعلى، فإنَّ بقاءهم على الأرض لم يعد ذا جدوى، والناس غير الذين كانوا يعرفونهم، وقد انقطعت الوشائج وتغيرت العادات والأساليب المعيشية فهم في أعين الناس أشبه بالذكرى الحية منهم بالأشخاص الواقعية. ﴿وكذلك أعشرنا عليهم ليعلموا أن وعد الله حق وأن الساعة لا ريب فيها ﴾.

لقد تحققت العظة والعبرة من خروجهم بعـد رقودهم فكـانوا مثـلًا محسوسـاً على البعث بعد الموت.

ثم يعرض المشهد الخامس والأخير، والناس يتناقشون في أمرين يتعلق بهم: عددهم، والمدة التي لبثوا في الكهف.

إنَّ هـذه الفجوات من خـلال أحـداث القصـة مقصـودة، وهي تضفي جـو المشاركة من السامـع وتطلعاً إلى التفاصيل.

ولو ذكرت الأحداث الجزئية لتبلّد حسه ولتلقى الأحداث بخمول ذهن وبـرودة مشاعر.

وتنتهي القصة في المشهد الخامس بعرض صورة المتجادلين، ومقولة الحق في ذلك وفي المدة التي قضوها في الكهف.

وبالتوجيه الربّاني بأن يلتجيء العباد إلى فاطر السماوات والأرض فكما التجأ أهل الكهف إليه فآواهم وهيّاً لهم من أمرهم رشداً وخلد ذكراهم بين الأتقياء الصالحين.

فكذلك يا محمد اتل ما أوحي إليك من كتاب ربك، واتكل على ربك فإنَّه ملجؤك وملاذك ولن تجد من دونه ملتحداً.

## تعقيب واستطراد وتعليل:

جاء في سبب النزول أن رسول الله على قال للقوم القرشيين \_ عندما سألوه الأسئلة الثلاثة \_ ائتونى أخبركم غداً، فلبث الوحى فترة حتى أرجف أهل مكة.

وجاء أثناء التعقيب على المجادلين في شأن أهل الكهف \_ عددهم، ومدة

لبثهم — ﴿ وَلا تَقُولُنَّ لَشِيءَ إِنِّي فَاعَلَ ذَلَكَ غَداً إِلَّا أَنْ يَشَاءُ اللهُ وَاذَكُرَ رَبَكَ إِذَا نَسَيَتُ وَقَلَ عَسَى أَنْ يَهْدِينِي رَبِي لأقرب مِن هذا رشداً. ﴾ .

لا شك أن في هذا الإِرجاء في الجواب \_ في هذا الموقف الحرج \_ إحراجاً لرسول الله ﷺ، فهل من حكمة في هذا الإرجاء؟!

إنّنا نعتقد جازمين أن الحكمة كل الحكمة، والخيرة للمرء فيما اختاره الله سبحانه وتعالى لعباده المؤمنين، وعلى رأسها الخيار الذي يختاره الله سبحانه وتعالى لأنبيائه ورسله، وقد يظهر لنا وجه الحكمة وقد يخفى، ولكن مشيئة الله وخيرته في ذلك خير وأبقى.

ولعل من وجوه الحكمة في هذا الإِرجاء ما ندركه في الأمور الثلاثة التالية:

(أ) جانب تربوي للأمة من خلال هذا الموقف مع رسول الله على المؤمن أن يربط كل شيء بمشيئة الله سبحانه وتعالى وإرادته، ولا يغفل عن ذلك، وإن غفل عنه فليذكره في أول سانحة أو خاطرة ﴿واذكر ربك إذا نسيت﴾(١).

(ب) إنَّ في هذا الإِرجاء برهاناً \_ بصورة غير مباشرة \_ لقريش على أن محمداً ليس له من أمر الوحي سوى التلقّي والتبليغ، وأنَّه مكلّف بهذه المهمة ومؤاخذ على التقصير فيها، وليس له أن يختلق شيئاً منعند نفسه، أو يبدل شيئاً أو يقدم أو يؤخر أو يكتم، وهذا الجانب أكّدته آيات كثيرة: ﴿ولو تقول علينا بعض الأقاويل لأخذنا منه باليمين ثم لقطعنا منه الوتين ﴿ [الحاقة: ٤٤ \_ ٤٦].

﴿ قَـل مَا يَكُـون لِي أَن أَبدَلَـه مَن تَلقَـاء نَفْسِي إِنْ أَتَبِـع إِلاَّ مَـا يَـوحَىٰ إِليَّ إِنِّي أخاف إِن عصيت ربِّي عذاب يوم ِ عظيم﴾ [يونس: ١٥].

وإذا تذكرنا أن أصل الاستفسار وإيراد الأسئلة كان للتحقق من صدق محمد و عن الرسالة أدركنا أهمية هذا اللون البرهاني من واقع الأحداث

<sup>(</sup>١) لم يأت التنبيه على ذكر المشيئة إلا بعد الإجابة على سؤله، وفي ذلك تكريم لرسوله وإيناس لنفسه، لأن في المبادرة بالنهي توهم الإعراض عن الإجابة، وهذا شأن تعليم الحبيب المكرم.

ومجريات الأمور، فجو الحادثة والسورة والآيات كلها متجهة لإثبات صدق رسول الله على، وإبطال أساليبهم وبيان زيف مواقفهم وما يحاولون الوصول إليه من إبطال دعوة النبوة وتبرير مواقفهم الشركية، واطلاعهم على حقيقة ما يعتقدون ويتبنون من قيم.

(ج) لو جاء الجواب في الوقت الذي حدّده رسول الله على الهم، لمرت الحادثة كأي حادثة مرت في العلاقات بين القوم مما كان يجري في العلاقات اليومية.

لكن عندما انصب اهتمام قريش على هذه الأسئلة، وكان التحديد من رسول الله على أرجف أهل الأرجاء والتأجيل، كما تقول الرواية حتى أرجف أهل مكة فقد أصبحت النفوس متشوفة متطلعة، وقد كثرت الأقاويل والإشاعات بين القوم.

وهذا أسلوب من أساليب الدعوة لشد الانتباه وإشغال الرأي العام بقضية الدعوة، ثم إذا جاءت الإجابة عند الحاجة الماسة إليها فإنها أوقع في النفس وأشد تأثيراً.

ولعل هذا هو المراد بالإشارة التعقيبية على موضوع المشيئة ﴿ . . . وقل عسى أن يهديني ربِّي لأقرب من هذا رشداً ﴾ .

فما يأتي من نتائج وثمرات مترتبة على هذا الإرجاء فهو أقرب رشداً.

ولعل مثل هذه اللفتة بعد آيات حادثة الإفك ﴿لا تحسبوه شراً بل هو خير لكم﴾ وذلك لما يترتب على هذه الحادثة من جوانب تربوية، وإبراز فضل آل رسول الله على وأزواجه الطاهرات، وآل أبي بكر، وما كشف عن معادن كريمة في نفوس أصحاب رسول الله على .

وإبرازاً لهذا الجانب ولسوق بعض الفوائد نستطرد إلى ما ذكره القرآن الكريم من أحداث مشابهة كان فيها الإرجاء وعدم تلبية طلب النبيّ مما حدث ليوسف عليه السلام.

ففي قصة يوسف عليه السلام، طلب من الناجي \_ من صاحبي السجن \_

﴿اذكرني عند ربك﴾ [يوسف: ٢٤]. حيث كانت نفسه تتشوف إلى الخروج من السجن، وقد كانت الأيام الأولى، أو قل الأشهر الأولى من سجنه، ولنتصور الحالة التي كان عليها بلاط الملك وحاشيته في هذه الآونة:

۱ \_ كانت الشائعات التي تموج بها المدينة وأهل البلاط حول امرأة العزيز وفتاه، ومما أجبر الملك \_ على الرغم من تأكده من براءة يوسف \_ على أن يزج بيوسف في السجن قطعاً للقيل والقال. فعودة يوسف على الساحة من جديد يلقي بالوقود على النار من جديد ويذكى الشائعات والأراجيف مرة أخرى.

Y \_ امرأة العزيز التي شففها حب يوسف، لئن كانت الصدمة قد صعقتها عندما امتنع يوسف ولم يرضخ لرغبتها الجامحة، إلا أن تعلق القلب به لا يمكن أن يسكن خلال هذه الفترة القصيرة، بل لعلها أعادت شيئاً من معنوياتها المنهارة عندما أقامت الحجة على قريناتها من نسوة المدينة، واستلت منهن الاعتراف قسراً، بأن أي أنثى لو كان مكانها لوقفت مثل هذا الموقف ولحاولت مثل هذه المحاولة وهي كأنثى معذورة في هذه المراودة في منطق الإناث، فإخراج يوسف من السجن مرة أخرى وخلال هذه الفترة القصيرة سيجعلها متوفزة للثأر من كرامتها وإعادة المحاولة مرة أخرى، وستلقي متاعب جديدة في طريق يوسف عليه السلام، الذي يعده ربه سبحانه وتعالى على عينه لمهمة أعظم من ذلك. ليكون أبا الأنبياء، وليتمكن من إحضار آباء الأسباط الذين ستكون منهم أسباط بني إسرائيل.

٣ ـ لو خرج يوسف عليه السلام من السجن في هذه المرحلة فلن يشعر به أحد، لعدم الحاجة إليه في هذا الظرف، فهو أحد أفراد الحاشية \_ وما أكثرهم \_ والبلاد في بحبوحة من عيشها ورغد من رزقها، أما عندما تكون هنالك بوادر أزمات سياسية أو اقتصادية أو عسكرية فإن أهل الكفاءات والخبرات في هذه المجالات تتعلّق بهم القلوب، ويمكن أن تضحي الجماهير بأرواحها في سبيل الحفاظ على حياتهم، وتبوئهم المكانة السامية الرفيعة، لأنها تنظر إليهم أنهم المنقذون لها في هذه المرحلة، وفي الليلة الظلماء يفتقد البدر، وهذا ما كان يهيئه الله سبحانه وتعالى ليوسف.

لقد كان في الأفق بوادر مجاعة طاحنة \_ ولو بعد سبع سنوات مخصبة \_ فإن السبع العجاف التي تأكلها سيكون وقتاً عصيباً إن لم تعد العدة من الآن وإن لم يكن التصرف حكيماً، ستقع البلاد في مآزق وأزمات قد تثير الناس إلى الثورة والدمار، \_ والعامة والرعاع لا تسوقهم إلا بطونهم \_ إذن فالأمر جد، ولا بد من الاستعداد.

ويأتي دور يوسف عليه السلام لإملاء شروطه إذن، فبدلاً من أن يكون المعترف بإنعام الملك عليه لإخراجه من السجن \_ ليضيف رقماً مهملاً على أرقام الحاشية \_ يكون الملك هو الراغب الملح في الإفراج عنه:

فالشرط الأول: أن يعاد إليه اعتباره، وتظهر براءته للناس جميعاً، وعلى رؤوس الأشهاد، ولتكن صاحبة الدعوى أول المقرين والمعترفين، ولتذكر الحقيقة كاملة، ﴿قالت امرأة العزيز الآن حصحص الحق أنا روادته عن نفسه وإنه لمن الصادقين إيوسف: ٥١].

الشرط الثاني: أن يتوجه الملك مع أعيان البلاط بالتأنيب والتوبيخ للمتسببات في هذه الأراجيف حول يوسف، ﴿قال ما خطبكن إذ راودتن يوسف عن نفسه، قلن حاش لله ما علمنا عليه من سوء ﴾ [يوسف: ٥١].

وبعد أن ازدادت ثقة الملك بيوسف عليه السلام وأدرك قيمته وخبرته وأنه كنز لا يقدر بقيمة من المال ولا يساويه جيش من الرجال. ارتفعت مكانته عنده، وكانت هذه الثقة وهذه المكانة مقدمات لإيجاد القابلية عنده ليكون من اتباع دعوة يوسف عليه السلام، \_ ولم لا \_ فهو موطن سره وشوراه، وبطانته التي يعتمد عليها، فربما يكون النبيّ المرسل الذي يلقنه الهدايات الربانية \_ وكان في الشرائع السابقة من الأمور المعتادة أن يوجد النبيّ في أمة، ويوجد ملك تابع للنبيّ وشريعته، وبيده السلطة التنفيذية كما ورد ذلك في قصة طالوت(۱). ولا شكّ أن كون النبوّة ورئاسة الدولة

<sup>(</sup>١) انظر الأيات في سورة البقرة من ٢٤٦ ـ ٢٤٨.

في يد واحدة أمكن لأمر الرسالة وأقوى لسلطان الدولة، وأدعى لنشر العدالة. وبعد أن تبوأ يوسف عليه السلام هذه المكانة عند الملك ورجال الدولة، وفي قلب الجماهير مما جاء التعبير عنه على لسان الملك ﴿قال إنَّك اليوم لدينا مكين أمين﴾ [يوسف: ٥٤]، جاء دور يوسف لإملاء شرطه الثالث والأخير: ﴿قال اجعلني على خزائن الأرض إنّي حفيظ عليم﴾ [يوسف: ٥٥].

أفليس الإِرجاء كان الأفضل وأن اختيار الله سبحانه وتعالى هو الخيرة وفيه الفلاح والنجاح.

﴿ وكذلك مكّنا(١) ليوسف في الأرض يتبوأ منها حيث يشاء نصيب برحمتنا من نشاء ولا نضيع أجر المحسنين، ولأجر الآخرة خير للذين آمنوا وكانوا يتقون اليوسف: ٥٦ ـ ٥٧].

٤ ــ ولا نغفل أن في هذا الإرجاء في قصة يوسف عليه السلام خاصة، كان لون من ألوان التربية الربانية وبيان سنة في دعوات الله سبحانه وتعالى فإن السجن وما فيه من تذوّق مرارة الحرمان، وقطع الاعتماد على الأسباب وتقوية الصلة بالله سبحانه وتعالى والتوكل عليه. . .

إنّها مدرسة الدعاة إلى الله سبحانه وتعالى. فهذه الحكمة لا تقـل عن الحكم الثلاث الأولى...

#### عظات وعبر:

وقبل أن نودّع قصة أصحاب الكهف نـذكر جملة من العظات والعبر التي لم ترد مناسبة لذكرها في الفقرات السابقة:

١ ــ الفتيان الشباب أسرع استجابة لنداء الحق، وأشد عزماً وتصميماً وتضحية في سبيله.

<sup>(</sup>١) لفيظة التمكين في القرآن الكريم لا تأتي إلا للشيء الذي لا تسعفه الأسباب المادية من الوصول إليها، فيأتي بأسباب وتدابير ربّانية غير عادية.

٢ ــ صدق التوجه إلى الله سبحانه وتعالى واللجوء إلى كنفه وحسن الظن به من قبل الفتية، قوبل من الله سبحانه وتعالى بما يتناسب مع رحمته الواسعة الشاملة بعباده المخلصين(١).

(أ) أوجد الطمأنينة في القلوب وربط عليها بالسكينة فأوجد فيها السعة والهدوء والأمان قبل أن يوجد في المحيط الخارجي.

(ب) هيّا لهم من أسباب الحماية والدفاع ما تعجز قوى البشر عنه فسخر لهم الشمس، ورفع عن أجسادهم آثار تقلب الليل والنهار واختلاف الأجواء، وحماها من الأفات والبلى كما حماها من عبث العابثين، واطلاع الفضوليين فألقى عليهم الرعب (وتحسبهم أيقاظاً وهُم رقود ونقلبهم ذات اليمين وذات الشمال وكلبهم باسط ذراعيه بالوصيد لو اطلعت عليهم لوليت منهم فراراً ولملئت منهم رعباً في

٣\_ إن العناية الإِلهية رافقت أحوال الفتية والمشيئة الصمدية هيئات الأسباب لإبراز الحكمة العليا من العشور عليهم، فلولم يحملوا معهم عند الخروج من المدينة شيئاً من العملة (الورق) لما فكروا بالنزول لشراء الطعام ولما كان للاستدلال عليهم من سبيل، لولا شعورهم بالجوع المفاجىء الشديد \_ وقد لبثوا هذه الفترة الطويلة ولم يكن للجوع أثر في أجسادهم \_ لما أسرعوا بإرسال الشخص لإحضار ما يسد جوعتهم، إنها تدابير ربّانية سابقة ولاحقة لتخليد ذكرى هذه الواقعة، وبرهان ساطع لمن فكر واعتبر.

٤ ــ التزام القيم الصحيحة تـورث السيرة العـطرة والذكـر الحسن في الدنيـا والمثـوبة والخلود في جنّات النعيم يوم القيامة.

أمًّا أصحاب القيم الباطلة فإنَّهم يذهبون مع معتقداتهم الزائفة وتندثر ذكراهم في الدنيا، وإن بقي منها شيء فتقبيح واستهجان وفي الأخرة عذاب شديد.

<sup>(</sup>١) وقعت كلمة (ينشر، ويهيّىء) مجزومتين لوقوعهما جواباً للطلب (فأووا)، وفيه إشارة إلى صدقهم ويقينهم من الاستجابة لدعائهم، وهو من قبيل: إنَّ من الناس من لو أقسم على الله لأبرَّه.

لقد تمثّلت القيم الزائفة الباطلة في موقف الطاغوت الذي ادّعى الألوهية ودعا الناس إلى عبادته، وفي موقف اتباعه الذين أشركوا باللّهِ واتخذوا معه آلهةً أخرى.

وتتمثل القيم الضحيحة في موقف الفتية الذين آمنوا برب السماوات والأرض، ورفضوا ضغوط السلطة والبيئة والمجتمع والتجأوا إلى كنف الله سبحانه وتعالى وحمايته. فحماهم من الفتنة وخلد ذكراهم، وأجزل مثوبتهم.

لم يذكر كلب بعينه في القرآن الكريم إلاَّ كلب أصحاب الكهف وذلك لصحبته الأماجد.

وما أجمل ما قالـه الشيرازي في (كلستـان) عن صحبة الكـرام وكيف تـرفـع القدر والذكر. وقد صاغها بعض المتأخرين شعراً بعد ترجمتها إلى العربية.

فقد دخل الحمام يوماً فوجد مجموعة من الناس يدهنون رؤوسهم وأجسامهم بطين (البيلون) • ــ وهو نوع من الطين الفخاري ينقع في الماء والـورد ويعتبر نـوعاً من المنظفات كالصابون والأشنان.

فخاطب البيلون بلسان الحال وهو يقول:

رأيتُ الطِينَ في الحمام يوماً فقلتُ له أمسكُ أم عبيرٌ أجابَ الطينُ أنَّي كُنْتُ تُرباً ألِفْتُ أكابراً وازددتُ عِلماً

بِكَفَّ الحِبُّ أَثَّرَ ثُمَّ نسَّمْ لقد صَيَّرتني بالحِبُّ مُغْرَمْ صحبتُ الوردَ صيَّرني مُكرَمْ كذا من عاشر العلماء يُكْرَمْ

# المقطع الثاني مفارقات ومواقف في بواعث العزة

﴿ وَآصْبِرْ نَفْسَكَ مَعَ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم بِٱلْفَ دَوْةِ وَٱلْعَشِيِّ يُرِيدُونَ وَجْهَةُ وَلَا تَعْدُ عَيْنَاكَ عَنْهُمْ ثُرِيدُ زِينَةَ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَآوَلَانُطِعْ مَنْ أَغْفَلْنَاقَلْبَهُ عَن ذِكْرِنَا وَٱتَّبَعَ هَوَنهُ وَكَانَ أَمْرُهُ فُرْطًا ﴿ ۚ وَقُلِ ٱلْحَقُّ مِن زَيِّكُمْ ۖ فَمَن شَآءَ فَلَّيُؤْمِن وَمَن شَآءَ فَلْيَكُفُر ۚ إِنَّا أَعْتَدْ نَا لِلظَّالِمِينَ نَارًا أَحَاطَ بِهِمْ سُرَادِقُهَا وَإِن يَسْتَغِيثُواْ يُغَاثُواْ بِمَآءِ كَالْمُهْلِ يَشْوِى ٱلْوُجُوهَ بِثْسَ ٱلشَّرَابُ وَسَاءَتْ مُرْتَفَقًا ١ إِنَّا ٱلَّذِينَءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ إِنَّا لَانْضِيعُ أَجْرَ مَنْ أَحْسَنَ عَمَلًا إِنَّ أُولَيْكَ لَمُمْ جَنَّتُ عَدْنِ تَجْرِى مِن تَعْنِيمُ ٱلْأَنْهَ رُيْحَلُّونَ فِيهَامِنْ أَسَاوِرَ مِن ذَهَبِ وَيَلْبَسُونَ ثِيَابًاخُضَرًامِّن سُندُسٍ وَإِسْتَبْرَقِ مُتَكِئِينَ فِيهَاعَلَى ٱلْأَرَآبِكِ نِعْمَ ٱلثَّوَابُ وَحَسُنَتْ مُرْتَفَقًا (أَنَّ) وَٱصْرِبْ لَهُم مَّثَلَا رَّجُلَيْنِ جَعَلْنَا لِأَحَدِهِمَا جَنَّنَيْنِ مِنْ أَعْنَبِ وَحَفَفْنَاهُمَا بِنَخْلِ وَجَعَلْنَا بَيْنَهُمَا زَرْعًا اللهُ كِلْتَا ٱلْجِنَّنَيْنِ ءَانَتْ أَكُلَهَا وَلَمْ تَظْلِمِ مِنْهُ شَيْئًا وَفَجَّرْنَا خِلَالَهُمَا نَهَرًا اللهُ وَكَاكَ لَهُ مُمَرُفَقَالَ لِصَحِيِهِ وَهُوَيْحُاوِرُهُ وَأَنَاأَ كُثَرُمِنكَ مَالًا وَأَعَزُّ نَفَرًا ﴿ وَوَخَلَجَنَّ تَهُ وَهُوَظَ الِم لِنَفْسِهِ ع قَالَ مَاۤ أَظُنُّ أَن بَبِيدَ هَٰذِهِ ۚ أَبَدًا ﴿ وَمَآ أَظُنُّ ٱلسَّاعَةَ قَآ بِمَةً وَلَئِن رُّدِدتُّ إِلَىٰ رَبِّ لَأَجِدَنَّ خَيْرًا مِّنْهَا مُنقَلَبًا ﴿ قَالَ لَهُ صَاحِبُهُ وَهُوَيُكَا وِرُهُ ۚ أَكَفَرْتَ بِٱلَّذِى خَلَقَكَ مِن تُرَابٍ ثُمَّ مِن نَّطْفَةٍ ثُمَّ سَوَّدِكَ رَجُلًا ﴿ لَكُ لَكِنَا هُوَاللَهُ رَبِي وَلا أَشْرِكُ بِرَبِيّ أَحَدًا ﴿ وَلَوَلا إِذْ دَخَلْتَ جَنَّنَكَ قُلْتَ مَا شَآءَ ٱللَّهُ لَا قُوَّةً إِلَّا بِٱللَّهِ إِن تَرَنِ أَنَا أَقَلَّ مِنكَ مَا لَا وَوَلَدُ الرَّ الْعَصَى رَبِّيٓ أَن يُؤْتِيَنِ خَيْرًا مِن جَنَّنِكَ وَيُرْسِلَ عَلَيْهَا حُسْبَانًا مِنَ ٱلسَّمَآءِ فَنُصْبِحَ صَعِيدًا زَلَقًا ﴿ اللَّهُ الْوَ يُصْبِحَ مَآ وُهَاعَوْرًا فَلَن تَسْتَطِيعَ لَهُ طَلَبًا ﴿ وَأُحِيطَ بِثُمَرِهِ ۚ فَأَصْبَحَ يُقَلِّبُ كَفَّيْهِ عَلَى مَآ أَنفَقَ فِيها وَهِي خَاوِيَةٌ عَلَى عُرُوشِها وَيَقُولُ يَلَيْنَنِي لَمُ أُشَرِكَ بِرَقِ أَحَدَا ﴿ اللَّهِ وَلَمْ تَكُن لَهُ فِنَةٌ يَنصُرُونهُ مِن دُونِ اللّهِ وَمَا كَانَ مُنفَصِرًا ﴿ اللّهِ عَمَا لِكَ الْوَلَيَةُ لِلّهِ الْحَقّ هُوَخَيْرٌ ثُوَا بَا وَخَيْرُ عُقْبَا ﴿ وَالْمَالَ وَاللّهِ مَا كُولُولُهُ مُ اللّهُ الْوَلَيَةُ لِلّهِ الْحَقّ هُو خَيْرٌ ثُوا بَا وَخَيْرُ عُقْبَا ﴿ وَالْمَا لَهُ مَا لَكُ اللّهُ مَا اللّهُ عَلَى كُلّ هَيْءٍ مُقْلَدِرًا ﴿ وَالْمَالُ وَالْمِنُونَ زِينَةُ الْحَيَوةِ الدُّنْيَ وَالْمَاقِينَ وَالْمَالُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالْمَالُ وَالْمَالُ وَاللّهُ وَالْمُواللّهُ وَاللّهُ وَ

### المناسبة بين المقطع الأول والثاني:

هنالك مناسبات واضحة بين الافتتاحية وبين المقطع الأول، والمقطع الثاني فقد ذكرنا أن الافتتاحية تضمنت الحقائق والقيم الصحيحة التي توزن بها المباديء والتصرفات...

فاشتمل المقطع الأول على قصة أصحاب الكهف وفيها الصراع بين الباطل المتمثل في نور الإيمان ومشعل الحق المتمثل في نور الإيمان ومشعل الحق الذي آمن به الفتية.

أما المقطع الثاني فقد اشتمل أيضاً على لونين من المباديء والقيم: فالباطل ويتمثل في موقف زعماء قريش المتجبرين المتكبرين على عباد الله بسبب ما أوتوا من مال وجاه، فاتبعوا أهواءهم وطلبوا من الرسول و طرد فقراء المسلمين المستضعفين.

وشبه حال هؤلاء القوم بحال صاحب الجنتين الذي أبطرته النعمة فتكبر وتجبر وكفر بالأخرة.

والحق يتمثل في موقف المؤمنين الفقراء الضعفاء الذين أمر رسول الله على أن يصبر نفسه معهم، فقد وصفوا بالإخلاص (يريدون وجهه) والمثابرة على طاعة الله وعبادته (يدعون ربهم بالغداة والعشي) وضرب لهم المثل بمُحاور صاحب الجنتين الذي قال كلمة الحق للغافل المتكبر وبيّن له أن العزة الحقيقية والغنى الحقيقي لمن ملك الإيمان بالله سبحانه وتعالى واستغنى بما عنده عما في أيدي الناس.

هذه المناسبات بين المقاطع وبين الافتتاحية

أما المناسبات بين المقطعين نفسيهما فمما يرد على الذهن بشأنها \_ والله أعلم \_.

١ ـ لما كان تعلق المقطع الأول بقصة أصحاب الكهف، وهو البند الأول من السؤال الأول الذي وجهته قريش \_ بتلقين من اليهود \_ إلى رسول الله وقد جاء الجواب عليه بالتفصيل، ولم تبق شبهة في ذلك، فمما يرد على الذهن \_ وقد قالوا لقد جئنا بالأمر الفصل فيما بينكم وبين محمد. فاستقرت النتيجة لصالح محمد على أن يفكروا في الإيمان بمحمد. ولكن واقعهم وموروثاتهم الجاهلية لن يستطيعوا التخلي عنها بسهولة، ولن يستسلموا طواعية، فلكي يسمعوا من محمد دعوته وينظروا في أمر الإيمان به، فليطرد هؤلاء الضعفاء من مجلسه لكيلا يعير بهم الأسياد فيقال إنهم جلسوا مع الأرقاء والفقراء والمستضعفين في مجلس واحد. فهذا وفي نظرهم \_ مما يزري بمكانتهم كما أن رائحة جباب هؤلاء تؤذي القوم، فإن كان حريصاً على إسلام السادة الزعماء فليهيًىء لهم الجو المناسب اللائق بمقامهم فالمناسبة بين المقطع الأول والثاني كالمناسبة بين المقدمة والنتيجة فلما جاء الجواب على سؤالهم، فالنتيجة المنطقية أن يدخلوا الإسلام ولكن القوم طلبوا ما طلبوا واشترطوا ما اشترطوا ليبرروا موقفهم المعاند ولو بأتفه الأسباب.

٢ ــ الـوجه الثاني من المناسبة بين المقطع الأول والثاني: لما ورد ذكر الفتية المؤمنين في المقطع الأول ومنزلتهم في الحفاظ على العقيدة والتضحية في سبيل الله وكرامتهم على الله تعالى

ناسب أن يذكر لرسول الله على أن في أمته أمثال أولئك فلا ينبغي التفريط فيهم، بل الواجب تقريبهم والعناية بهم فهم عدة الدعوة ووقود المعارك، وهم المخلصون الذين يعتمد عليهم \_ بعد الله \_ في الملمّات والشدائد.

أما الغافلون عن ذكر الله، السادرون في ملذاتهم وشهواتهم، العابدون لأهوائهم فلا خير فيهم، وليسوا أهلًا للقيام بأعباء الدعوة ولا يزنون عند الله جناح

بعوضة، فلا يسمع كلامهم ولا تلبى طلباتهم والله غني عنهم، ثم ضرب لهم المثل بصاحب الجنتين . . .

٣ ـ ختم المقطع الأول بقوله تعالى: ﴿واتل ما أوحي إليك من كتاب ربك لا مبدّل لكلماته ولن تجد من دونه ملتحداً ﴾.

والآية كالجسر بين المقطعين فطرفها الأول في المقطع السابق يتعلق بالإخبار بحقيقة مكوث أصحاب الكهف، وأنه لا يلتفت إلى أقوال الفئات المتنازعة في شأنهم، فعند الله الذي يعلم غيب السماوات والأرض العلم الحقيقي، واتل ما أنزل عليك في شأنهم يا محمد من أمور الغيب واستمسك به وبالهدايات التي ترد إليك، ومن هذه الهدايات الصبر مع المتقين المخلصين، وعدم الاغترار بالمظاهر الزائفة والأقوال الخادعة من زعماء الشرك فإنما يزينون لك الحياة الدنيا وقد علمت قيمتها الحقيقية. وهو الطرف الآخر من الجسر إلى المقطع الثاني.

٤ ـ يضاف إلى هذه المناسبات ما تقدم في مبحث المناسبة بين المقاطع وبين هدف السورة وقد ذكرنا هناك أن سوق هذه القصة بمثابة التقريع والتوبيخ لزعماء قريش الذين أهملوا عقولهم وأغفلوا معرفتهم بمحمد على وصدقه ونزاهته وأمانته وأرسلوا إلى اليهود ليعطوهم ما يتحققون به من صدق محمد في دعوته،

فسيق لهم هذا المثل أن من غفل قلبه عن ذكر الله واتبع هواه وكانت قيمه التي يحتكم إليها المال والجاه ضل ضلالاً بعيداً، ولم يهتد إلى بدائه العقول وإلى نور الفطرة فلا ينظر إلى الأمور إلا بمنظار الغنى المادي وكثرة الرجال وعلو الجاه والمنزلة بين الناس.

فطغيانهم المادي واختلال الموازين والقيم عندهم هـو الذي دفعهم إلى هـذا التصرف فضرب لهم المثل لبيان الحقائق. . .

### العرض العام للمقطع الثاني:

عُـرض المقطع الثاني في فقرتين رئيسيتين تتعلق الأولى منهمـا بتـوجيـه رسـول الله ﷺ لصبر نفسـه مع الفئـة المؤمنـة من فقـراء المسلمين وضعفـائهم ونبـذ

ما طلبه زعماء قريش من إبعادهم، كما وضّح سبب النزول ذلك(١) ثم جاءت الفقرة الثانية بمثابة التقرير والتأكيد لما تضمنته الفقرة الأولى عن طريق ضرب المثل(٢) لتوضح الحقائق وإبرازها.

وما ورد في هذه الفقرة الأولى من الفتن التي يتعرض لها أهل الدعوات خلال مسيرتهم في الدعوة إلى الله سبحانه وتعالى.

إن من سنن الله في المجتمعات أن يستجيب لكل دعوة جديدة أقل الناس تعلقاً بالحياة الدنيا وأثقالها وأوثاقها، وأن يستجيب لها أقل الناس وجاهة ومكانة في القوم.

وأن يكون من جندها أول الأمر أهل الحماسة والنخوة الذين لم تفسد فطرهم.

نستطيع أن نقول إن هذا الأمر عام مشترك بين أتباع الدعوات جميعاً فإذا كانت الدعوة ربانية مقنعة للعقل ملائمة للفطرة الإنسانية ملبية لحاجات البشر المادية والروحية، تمكنت في القلب وارتفعت بالأتباع وازدادوا لها محبة وفي سبيلها تضحية وبذلاً، وجاهدوا في سبيلها بكل شيء.

أما إذا كانت الدعوة أرضية بشرية تهدف لتحقيق مصالح معينة فسرعان ما يحيط بها فئة أو طبقة من الناس فيستغلونها لتحقيق مآربهم وينكشف الأمر للرعيل الذي استجاب لها أول وهلة فمنهم من يستمر معها لأنها حققت له مصلحة، ومنهم من يتركها ويعاديها لأنه كان ضحية شعاراتها، وبريق أضوائها، فلا بد من وجود الصراع بين أتباع هذه الدعوة إلى أن يفني طرف منهما الآخر، وقد كانوا من الرعيل الأول الذي تبنى الدعوة وحمل لواءها.

هذه سنة الله في الدعوات واتباعها \_ حسب فهمنا \_.

ودعوة رسول الله ﷺ استجاب لها أول من استجاب الشباب والفقراء والنساء

<sup>(</sup>١) انظر مبحث أسباب النزول: ١٧٢ من الكتاب.

 <sup>(</sup>۲) المقصود بضرب المثل، سوق القصة الواقعية المشابهة لحال القوم وليس المراد بضرب المثل، ضرب شيء متخيل للتقريب.

والأرقاء، ومن كانت تربطه برسول الله على قبل البعثة روابط شخصية خاصة كأبي بكر رضي الله عنه. وتقاعس أهل الثراء والغنى وأهل الجاه والزعامة.

وذلك لأن أهل الثراء ينظرون إلى الدعوة من خلال مصالحهم المادية وما تدره الدعوة عليهم من مال ونشب، أو تفوت عليهم من مصالح وتلحق بهم من خسارة، فإن بان لهم \_ وخاصة في بداية الأمر \_ أنها مغارم وليس مغانم كانوا أبعد الناس عنها، بل كانوا من العقبات الشديدة في عرقلة مسيرتها(١).

وصاحب الجاه والزعامة ينظر إلى مكانته في هذه الدعوة الجديدة، هلى تبقى لم الزعامة ويكون تابعاً كسائر الناس. فإن لم الزعامة ويكون تابعاً كسائر الناس. فإن لم يضمن المكانة والمنزلة في الدعوة الجديدة لم يسلم لها القياد، بل كان من جملة العقبات في سبيل انتشارها.

وكلا الفريقين يأتي ويساوم صاحب الدعوة، ماذا ستكون لنا إن نحن تبعنـاك ونصرنا دعوتك هل يكون لنا الأمر من بعدك(٢).

وهنا تختلف الدعوة الربانية عن غيرها من الدعوات، إن الأمر لله من قبل ومن بعد يضعه حيث يشاء، ولكنهم إن آمنوا وعملوا الصالحات والتزموا أحكام دعوة الله وأخلاقها فلهم الجنة، أما في الدنيا فإن شأن الدنيا أحقر من أن تكون عوضاً عن الإيمان بالله والجهاد في سبيله وقد تأتي تبعاً ومن غير قصد إليها، ولكن لا تشكل في حال من الأحوال العوض الأساسي في المتاجرة مع الله تعالى: ﴿إن الله اشترى من المؤمنين أنفسهم وأموالهم بأن لهم الجنة. . . ﴾ [التوبة: ١١١].

وصاحب أي دعوة وعلى رأسهم رسول الله ﷺ لا يلغي من حسابه الأسباب

<sup>(</sup>١) هذه قاعدة غالبية فوجود بعض الأغنياء بين الرعيل الأول من صحابة رسول الله على الا يبطل القاعدة الغالبية، فلكل قاعدة استثناءات.

<sup>(</sup>٢) انظر: أحداث سيرة رسول الله ﷺ عندما عرض نفسه على القبائل لحمايته ونصرة دعوته...

الظاهرة، ولا يمكن أن تلغى من المعادلة طبائع الناس ومطالبهم وتعلقاتهم وبخاصة إذا وضعت في صورة مبسطة، مبرأة عن المطامح

ولكن موازين الله سبحانه وتعالى من الـدقة والحساسية بحيث تميلها أدنى الانحرافات.

لقد سبق أن وقعت لرسول الله على حادثة مشابهة، وكانت حسب الظاهر وحسب المقاييس البشرية لا غبار عليها، ولكنّ الله سبحانه وتعالى عاتب فيها رسوله وبيّن له أن الله غني عن العالمين ﴿عبس وتولى أن جاءه الأعمى. وما يدريك لعله يزّكى. أو يذكّر فتنفعه الذكرى. أما من استغنى. فأنت له تصدى. وما عليك أن لا يرزّكى ؛ وأما من جاءك يسعى وهو يخشى فأنت عنه تلهى، كلا... ﴾ [عبس: ١ - ١١].

وهنا موقف يتكرر من زعماء قريش يريدون إبعاد الفقراء أصحاب جبب الصوف لئلا تؤذيهم روائح جببهم، وهم يلوحون ويلمحون أن في إسلامهم إسلام من وراءهم من الأتباع، وستوضع ثرواتهم ووجاهاتهم في خدمة الدعوة. كل ذلك بشرط أن يعرف صاحب الدعوة مكانتهم ويلبي لهم طلباتهم، وبدايتها تخصيصهم بهذا المجلس الخاص.

إلا أن الذي أنزل الكتاب وأرسل محمداً بدعوة الحق، مطلع على ما يدور في الأذهان وما تحتويه الصدور.

إن هؤلاء لا يلجأون إلى مثل هذه المساومات إلا إذا أحسوا أن الوقت ليس في صالحهم(١)، وأن المستقبل أصبح يميل إلى جانب دعوة الحق نتيجة الأحداث

<sup>(</sup>۱) في بداية الدعوة لم يلق لها زعماء قريش بالاً، لعدم شعورهم بخطرها على مصالحهم فلما تعرض القرآن الكريم إلى تسفيه أحلامهم وبيان بطلان ما هم عليه من تعظيم الحجارة واتخاذ الآلهة التي لا تضر ولا تنفع خطرت لهم فكرة المساومات ومرت بمراحل:

<sup>(</sup>أ) مرحلة محاولة كبت الدعوة والقضاء عليها: بالاتصال بالقـائم عليها ومحـاولة ثنيـه عن الاستمرار في دعـوتـه مقابـل مال أوجـاه أو مغريـات أخرى أو الاتصـال بمن لــه نفوذ وتـأثير =

التي يعايشونها، من دخول الناس في دين الله، وعدم ارتداد أحد منهم، ولم يستطيعوا حصر الدعوة بين جبال مكة فضلاً عن خنقها والقضاء عليها(١) عند ذلك تراودهم المساومات وتخطر لهم العروض.

وأمثال هؤلاء تسيّرهم مصالحهم وأهواؤهم، فما أن ينظروا في موقف من المواقف أن مصالحهم قد تعرضت لخطر وشيك حتى يقلبوا ظهر المجن ويتحولوا إلى الجانب الآخر.

ودعوة الله لا يصلح لها إلا من عاش بها ولها، ولم يكن لـه مطمع في شيء سوى رضوان الله سبحانه وتعالى والفوز بجنات عرضها السموات والأرض، وسوى اتقاء غضب الله الجبار المنتقم وعذابه الشديد.

لا يصلح لدعوة الله إلا من وضع نصب عينيه العطاء والبذل من غير حدود ولو جاء ذلك على ماله وروحه التي بين جنبيه من غير أن يتوقع عوضاً دنيوياً من أحد.

على صاحب الدعوة وقد فعلت قريش ذلك بعرض المال والسيادة والنساء على رسول الله على السنموار في دعوته فعندما يئسوا من ذلك جاءت المرحلة الثانية وهي:

<sup>(</sup>ب) مرحلة المساومة على المتاركة والمداهنة في التعامل

بأن يكف كل فريق عن التعرض لمعتقدات الفريق الأخر ومصالحه فإن استمرت دعوة الحق من غير تقديم تنازلات، ومن غير مهاودة أو مهادنة مع الجاهلية، تأتي المرحلة الثالثة وهي:

<sup>(</sup>ج) مرحلة المساومة على الشروط: بأن يبقى لأصحاب الجاه والمكانة الاجتماعية أو الثروة المادية مزايا خاصة على غيرهم

وهذه المرحلة الثالثة هي التي تتحدث عنها سورة الكهف ﴿واصبر نفسك مع الذين يدعون ربهم بالغداة والعشيّ يريدون وجهه ولا تعد عيناك عنهم تريد زينة الحياة الدنيا ولا تطع من أغفلنا قلبه عن ذكرنا واتبع هواه وكان أمره فرطاً ﴾.

وتتحدث عنها آيات الأنعام ﴿ ولا تطرد الذين يدعون ربهم بالغداة والعشي يريدون وجهه ما عليك من حسابهم من شيء وما من حسابك عليهم من شيء فتطردهم فتكون من الظالمين ﴾ [الأنعام : ٢٥].

<sup>(</sup>١) ترتيب سورة الكهف في النزول الثامنة والستون، كما ذكره السيوطي في الإتقان: ١٥/١.

لذا كان الأمر الجازم الصارم \_ لأن الموقف يقتضي ذلك، ولأنها المرحلة التأسيسية لدعوة الحق \_ ﴿واصبر نفسك مع الذين يدعون ربهم بالغداة والعشي يريدون وجهه ولا تعدُ عيناك عنهم تريد زينة الحياة الدنيا ولا تطع من أغفلنا قلبه عن ذكرنا واتبع هواه وكان أمره فرطاً، وقل الحق من ربكم فمن شاء فليؤمن ومن شاء فليكفر﴾.

وفي ميزان الله إن الأمور بخواتيمها وعواقبها، وعاقبة هؤلاء الكفار الظالمين الطغاة إلى نار أحاط بهم سرادقها(١)، فأي خير يرجى من وجودهم في الصفوف.

\_ وعاقبة أصحاب جبب الصوف من الفئة المؤمنة ﴿ جناتُ عدن تجري من تحتهم الأنهار يحلُّون فيها من أساور من ذهب ويلبسون ثياباً خضراً من سندس وإستبرق، متكئين فيها على الأرائك نعم الثواب وحسنت مرتفقاً ﴾، إنه الثواب والعوض عن القيود والأكبال التي كبلوا بها، وعن جبب الصوف ذات الرائحة الكريهة وعن المجالس المغطاة بالرمل والحصى والحجارة التي كانوا يجتمعون فيها لكي يدعوا ربهم بالغداة والعشي (٢).

<sup>(</sup>١) في ذكر ألوان العداب للظالمين الغافلين الذين اتبعوا أهواءهم نوع من المقابلة لما كانوا عليه في حياتهم الدنيا:

<sup>(</sup>أ) فالنار المعدة الحاضرة لا تحتاج إلى إيقاد وإعداد مقابل مجالس البطر والرفاه التي كانت تعدّ لهم.

<sup>(</sup>ب) والنار ذات سرادق يحيط بالظالمين فلا سبيل إلى الهرب والنجاة، مقابل السرادقات التي كانت تمنع مشاركة غيرهم معهم ليصفو لهم الجو.

<sup>(</sup>ج) إذا استغاثوا يغاثون بماء كدردي الزيت المغلي تتساقط أبشار وجوههم منه عندما يرفعونه إلى أفواههم مقابل الشراب والكؤوس المترعة من الخمر المعتقة التي كانت يعلو عليها الزبد ويفوح منها العطر.

<sup>(</sup>د) بئس المستقر والمنزل ويئس المرافق وبئس الطعام والشراب مقابل ما كانوا يظنونه نهاية السعادة ويتوقعون دوامها وخلودها.

<sup>(</sup>٢) ذكر من أوصاف النعيم ما يتعلق بالأشخاص لأنهم محل التكريم والعناية، وذكر جريان =

ثم تأتي الفقرة الثانية مقررة ومؤكدة للقيم التي وردت في الفقرة الأولى عن طريق سوق القصة مثلاً لحالهم جميعاً.

إن الإنسان العاقل يحدد منهجه في الحياة وسلوكه بين الناس على ضوء القيم التي يعتنقها ويؤمن بها

فلما كانت منطلقات زعماء قريش زينة الحياة الدنيا (المال والجاه) دفعتهم إلى ذلك المطلب السخيف التافه بتخصيصهم بمجلس لا يشاركهم فيه الضعفاء والفقراء.

فليت دبر هؤلاء القوم ومن كان على شاكلتهم ممن أعشت زينة الحياة الدنيا بصائرهم عن رؤية الحق. فليتدبروا قصة صاحب الجنتين وصاحبه وليعتبروا فإن فيها العظة والعبرة:

صديقان أوتي أحدهما من زهرة الحياة الدنيا ما تتطلع إليه النفس البشرية وتنتشىء لرؤيته، لقد أعطاه الله سبحانه وتعالى جنتين<sup>(۱)</sup> فيهما من أنواع الفاكهة والأعناب ما لذ وطاب وقد حفتا بسياج من النخيل وبين أشجار النخيل والأعناب ساحات واسعة مخصصة لزراعة الحبوب والخضراوات الأخرى، ولا شك أن هذا التنويع في الزرع والشجر يضفي جمالاً وبهاءً على منظر الجنتين ويضفي قيمة وغلاءً على ثمنهما، فمن المعهود عند أصحاب الفاكهة أن أنواعاً منها تثمر في سنوات وينقص ثمرها في سنوات أخرى كما أن أنواعاً من الزراعة تتأثر ببعض الأفات في سنوات بينما أنواع لا تتأثر بها. فالتنويع في الأنواع يجعل صاحب الزراعة في منأى عن ضياع المواسم بالكلية وفوات الثمر والحصاد.

إلا أن الجنتين في القصة آتت أكلها خير ما يكون الإيتاء والإنتاج ولم تنقص شيئًا من العطاء.

<sup>=</sup> الأنهار من تحتهم لأنهم محور الحديث، وليس المراد وصف الجنة بكثرة الأنهار، بينما في مواطن آخريذكر تجري الأنهار من تحتها، أي تحت الجنات.

<sup>(</sup>١) تطلق الجنة على البستان الذي تداخلت أغصان الأشجار فيه بحيث تستر وجه الأرض وما خلفها. وإذا كان البستان مسوّراً محوطاً سمى حديقة.

ومما أضفى الجمال على الجنتين، وأغلى من قيمتهما تفجر النهر خلال الأشجار والزرع(١).

وبالإضافة إلى هذه الممتلكات والعقارات الثابتة، فقد كان لصاحب الجنتين من المال المنقول ومن النقدين ما كان يستثمره في التجارة والمجالات الأخرى، وكان له ثمر (٢)، بحيث استكمل الرجل الأسباب الظاهرة للتمكن من الشروة والقبض عليها بأيد قوية، فلئن فاتته فرصة في التجارة فإن الزرع والأعناب ستعوضه، ولئن أصابته آفة زراعية فإن المال المستثمر سيغطي النقص لديه.

كل ذلك ساقه الله سبحانه وتعالى لـه سوقاً من غير جهـد وخبرة من الـرجل بـدليل إسناد الضمائر إلى لفظ الجلالة (جعلنا، حففناهما، جعلنا بينهما زرعاً، وفجرنا،).

وحصول هذه النعم الدنيوية العظيمة له، وتسخير هذا الثراء وهذه الأموال لمصالحه، وتنعمه بها، يستدعي شكر مسدي هذه النعم، وتسخيرها في طاعته وإنفاقها في سد خلة المحتاجين لتكون وسيلة إلى القربى من المولى عز وجل. هذا هو المفروض وهو المتوقع من العبد تجاه ما ساقه إليه سيده ومولاه.

إلا أن النفس البشرية إذا تركت على هواها، وحجب عنها نور الإيمان، ونظرت إلى ما بين يديها من الأسباب المادية، أخذها الغرور والبطر، وظنت أنها لم تؤت هذا المال وهذه المكانة والوجاهة إلا لمزايا ذاتية فيها، وهذا الصنف من

<sup>(</sup>١) ذكر تفجير النهر خلال الجنتين متأخراً عن ذكر إيتاء الجنتين الأكل، إشارة إلى أن خصوبة التربة ورطوبة الجو كانت كافية لإيتاء الجنتين النتاج، ووجود النهر عندئذٍ رصيد احتياطي عند تقلبات الأنواء، كما أن وجود النهر يزيد المنظر جُمالاً.

<sup>(</sup>٢) قال الراغب: والثَمَر: قيل هو الثمار، وقيل جمعه، ويكنى به عن المال المستفاد، وعلى ذلك حمل ابن عباس قوله تعالى: ﴿وَكَانَ لَـهُ ثُمْرَ﴾. اهر المفردات: ١٠٩.

وقرئت (ثُمُّن) بضم الثاء والميم: وهو المال الكثير المختلف من النقدين والأنعام والجنات والمزروع. اه. التحرير والتنوير: ٣١٨/١٥ وهي قراءة ابن كثير ونافع وابن عامر وحمزة والكسائي انظر: ٢٦٠ بتحقيق شوقي ضيف.

البشر يتكرر في كل زمان ومكان وفي كل حال لم تهذب بإشراقة الإيمان، ولقـد ظن هذا الظن قارون عندما قال: ﴿إنما أُوتيته على علم عندي﴾ [القصص: ٧٨].

لقد أخذه البطر والأشر والتكبر على عباد الله فالتقى صاحبه الفقير وهو في زينته ليحاوره ويقول له: (أنا أكثر منك مالاً وأعز نفراً) لم يقف به الغرور والبطر عند التكبر على عباد الله وكسر قلوب الفقراء بل تجاوز ذلك إلى حد يفقد توازنه في الحكم على الأشياء وأن يضفي صفات كاذبة على ما بين يديه من المال والثراء فزعم لها البقاء والخلود: ﴿قال ما أظن أن تبيد هذه أبداً ﴾، ولكنه تذكر أن السنة الجارية على الأحياء أن لا يخلد استمتاعهم بمالهم وأولادهم فإما أن تفارقهم أو يفارقوها بالموت، فيا هل ترى ما المصير عندئذ ؟!.

إن تذكر الموت وتصور الحياة الأخرى والحساب والجزاء، مما يقض مضجع المترفين البطرين الأشرين، لذا يحاولون إلقاء حجب كثيفة بينهم وبين الاعتقاد باليوم الأخر. فقال قولته الملحدة ﴿ وما أظن الساعة قائمة ﴾، ولكن المؤمنين يؤكدون على وجود هذا اليوم، وقد أرسل الرسل بهذه العقيدة، ولم يخل دين سماوي عن هذه العقيدة، فتنازلاً عند كل هذه الأقوال، وافتراضاً لغير الواقع يفترض وجود هذا اليوم افتراضاً فلو وجد هذا اليوم وبعث يوم القيامة، فلأنه ذو مواهب خاصة، وطاقات نادرة، ومزايا ذاتية فسيجد عند ربه خيراً مما آتاه في الدنيا، يقول ذلك عجرفة وتهكماً بصاحبه وبما يعتقده. إنها النفس الأمارة بالسوء، المغرورة بالقيم الزائفة المتبعة لهواها، قد أبطرتها النعمة وأذهلتها الثروة وأسرتها الوجاهة. إلا أن صاحبه المعتز بإيمانه بربه، الذي ينظر بنور الله، ويحكم على الأشياء بميزان العقيدة ولا تبهره المظاهر البراقة المخادعة يجابهه بالحق، ويذكره بحقيقته، وحقيقة ما هو فيه لقد بدأ الانحراف في صاحب الجنتين من داخل نفسه ومروراً بالمال وكثرة الرجال ﴿ أنا أكثر منك مالاً وأعز نفراً ﴾ . . .

فليذكر له صاحبه الدواء والعلاج والتقويم من داخل نفسه أيضاً إن نفسه المتكبرة المتجبرة المتعالية على العباد ما هي إلا مستلة من التراب المهين الذي يداس بالأقدام، ثم من النطفة القذرة التي يستحي من إظهارها أو الحديث عنها،

ولولا رحمة الله بالناس، والنفخة الزبانية التي نفخها فيها لما كان لها شأنٌ ولا قيمة، فكيف ينسى المرء أصله ومنشأه والعناية الربانية به ﴿أكفرتَ بالذي خلقك من تراب ثم من نطفة ثم سواك رجلاً ﴾.

إن هذه الحقائق العظمى ينبغي أن لا تنسى، ولا يليق بعاقل أن يغفل عنها ويخرجها من حسبانه في النظر إلى الحياة والناس والمال والمتع، لقد جرت سنة الله سبحانه وتعالى في الخلق أن يدخل السرور إلى القلب وتنتعش النفس إذا تيسرت لها سبل المعيشة وحصل على زينة الحياة الدنيا، إلا أن ذلك لا يخرجها عن طبيعتها ولا يعطيها قيمة أعظم من قيمتها ﴿ زُيِّن للناس حب الشهوات من النساء والبنين والقناطير المقنطرة من الذهب والفضة والخيل المسوّمة والأنعام والحرث ذلك متاع الحياة الدنيا والله عنده حسن المآب، قل أؤنبئكم بخير من ذلكم للذين اتقوا عند ربهم جنات تجري من تحتها الأنهار خالدين فيها وأزواج مطهرة ورضوان من الله والله بصير بالعباد، الذين يقولون ربنا إننا آمنا فاغفر لنا ذنوبنا وقنا عذاب النار، الصابرين والصادقين والقانتين والمنفقين والمستغفرين بالأسحار [آل عمران: ١٤].

فعلى ضوء هذه الحقائق كان عليه أن يدخل جنته ويحمد الله الذي أنعم عليه بها من غير حول منه ولا قوة، ولو عرف حق الله عليه فيها فأنفق منها في وجوه الخير والبر، لكانت له مزية على غيره، ولعرف الناس فضله ومكانته، «إن فقراء المهاجرين أتوا رسول الله في فقالوا ذهب أهل الدثور بالدرجات العلى والنعيم المقيم فقال: وما ذاك؟ قالوا: يصلون كما نصلي ويصومون كما نصوم ويتصدقون ولا نتصدق ويعتقون ولا نعتق، فقال رسول الله في: أفلا أعلمكم شيئاً تدركون به من سبقكم وتسبقون به من بعدكم، ولا يكون أحد أفضل منكم إلا من صنع مثل ما صنعتم؟ قالوا: بلى يا رسول الله، قال: تسبحون وتكبرون وتحمدون دبر كل صلاة ثلاثاً وثلاثين مرة، قال أبو صالح: فرجع فقراء المهاجرين إلى رسول الله في فقالوا: سمع إخواننا أهل الأموال بما فعلنا ففعلوا مثله، فقال رسول الله في:

«ذلك فضل الله يؤتيه من يشاء»(١). أمثال هؤلاء عرفوا قيمة الأعراض الدنيوية فلم تلههم عن طاعة الله وعبادته بل جعلوها وسائل تقربهم إلى الله سبحانه وتعالى.

ثم يلتفت صاحبه إلى الجنة التي كانت سبب غروره وبطره، وتكبره على عباد الله وكسر قلوبهم، فعسى الله أن يرسل عليها إعصاراً فيه نار فتحرقها وتأتي على الأخضر واليابس فيها فتصبح خراباً تزلق فيه الأقدام، ﴿أو يصبح ماؤها غَوْراً فلن تستطيع له طلباً﴾.

وأحد السببين كافٍ للقضاء عليها، فإذا اجتمع السببان فاتت المنفعة منها تماماً. وكانت الاستجابة لدعوة العبد الصالح فورية فلم يكد ينتهي من توجهه إلى ربه ويدعو بتفويت ما كان السبب في أشر صاحبه (٢)، حتى كان الدمار والخراب يحل بالجنتين، بل تعداهما إلى الأموال الأخرى ﴿وأحيط بثمره﴾.

فصار يتجول في أرجاء الجنتين وهـو ﴿يقلب كفيـه على مـا أنفق فيهـا وهي خاوية على عروشها ويقول يا ليتني لم أشرك بربـى أحداً ﴾.

إنها ساعة الحسرة والندم بعد فوات الأوان. لقد ذهب كل شيء في طرفة عين، أين المال الذي كان يملأ نفسه كبراً وعجباً وأين الجنان التي كانت تملأ نفسه نشوة وبطراً، بل أين الرجال والنفر الذين كان يهيؤهم للملمات والشدائد، لم يقدم أحدهم له عوناً ونصراً، لم يستطع أحدهم أن يدفع عنه الكارثة الماحقة، وأتى لمخلوق أن يقف أمام قدر الله سبحانه وتعالى الذي يقول للشيء كن فيكون. أما كان يسع هذا الإنسان الضعيف أن يلزم حدوده، فيستمتع بما وهبه الله عز وجل ويحمد الواهب على ما وهب ويشكره على ما سخر له فيكون في مناى من غضب الجبار وانتقامه، ألا يعلم الإنسان أن لله جنود السماوات والأرض، وأنه

<sup>(</sup>١) انظر: صحيح مسلم كتاب المساجد: ٩٧/٢.

<sup>(</sup>٢) لم يرد للنفر ذكر، فلعل الصاحب الصالح لم يدعُ على الرجال والأتباع والذرية فلعله يخرج من بينهم من يوحد الله سبحانه وتعالى، وهو اللائق بحال الكمل من الصالحين. كما أن تعلق أهل المتع والأهواء بالمال أكثر فتفويته أشد على نفوسهم من تفويت الأهل والرجال.

لا يعجزه شيء في الأرض ولا في السماء، وأن إليه المصير والمآب، وأن بيده الحكم والأمر فإن أقر بذلك فينبغي أن تكون التصرفات والأعمال على ضوء ما يقر ويعترف.

ثم تأتي العبرة المستقاة من الأحداث السابقة، وتساق خلاصة التجربة، وهي القاعدة العامة التي ينبغي أن لا يغفل الإنسان عنها فليتدبر زعماء قريش هذه الحقيقة، وليتدبر الآخرون من أمثال صاحب الجنتين، وليتدبر الناس جميعاً إلى قيام الساعة حقيقة ما هم فيه:

الحياة الدنيا سريعة الزوال، سريعة الانقضاء ما وجودها ولا استمتاعكم بها في سرعة زوالها إلا كسرعة دورة نباتية مما تشاهدونه أمامكم يتكرر كل موسم زراعي

أمطار تنزل من السماء فتنبت الأرض من الأعشاب والحشائش وأنواع النباتات وخلال أشهر قليلة تزدهر وتزهو فتبلغ أوجها في النضارة والاخضرار في الربيع، فلا تكاد تنقضي أشهر الربيع حتى تصبح هشيماً يابساً مصفراً يتكسر من هبات النسيم فتذروه الرياح في الأرجاء بدداً لا تقوم لها قائمة.

إنها أشهر معدودات. تتكرر فيها حياة النبات على هذه الشاكلة إن الدورة النباتية صورة مصغرة لدورات أخرى تجري، فعلى مستوى الأفراد ولادة فطفولة فشباب ثم كهولة وشيخوخة ثم قبض وانتهاء وهذا ما يشاهده الناس في أنفسهم. وعلى مستوى الأجيال والدول والمجتمعات، نقرأ في التاريخ دولاً وأمماً ولدت ثم نمت وتوسعت وانتشرت ثقافاتها ثم أصابها الجمود ثم التقلص ثم الاندثار والفناء.

وقل مثل ذلك على مستوى البشرية والكوكب الذي نعيش عليه، إنها ومضات من تاريخ الكون الطويل، والقدم والبقاء للحي القيوم المقتدر.

إن سنة الله سبحانه وتعالى في الكون أن خلق المخلوقات ووفر لها نظم حياتها ووسائل معايشها، وسخر بعضهم لبعض، ووضع في الكون طاقات وقوى، ورسم سبل الهداية إليها.

وأنزل على صفوته من خلقه \_ الأنبياء والمرسلين \_ النظام الذي ينبغي السير عليه في هذا الكون.

فهنالك وسائل لا ينبغى أن تأخذ دور الغايات

وهنالك أشياء جعلت زينة لغيرها فلا تأخذ مكانة القيم والحقائق وهنـالك. . . وهنالك . . .

فعلى الناس جميعاً أن يتصرفوا في ضوء الهدايات الربانية، ويتعاملوا مع الموجودات في الكون.

ومن هذه المبادىء الأساسية ﴿المال والبنون زينة الحياة الدنيا﴾ إنها زينة وليست قيمة، وإنها وسائل لا غايات.

أما الباقيات الصالحات<sup>(۱)</sup> فإنها قيمة وغاية وحقائق فهي التي توزن بها الرجال والأعمال، وبها تدرك الغايات والثوابت ومن منطلقاتها تصدر الأحكام.

وهي الباقية بعد انتهاء هذه الحياة الدنيا وزوالها،

وهي الذخر والكنز الذي يبقى مع صاحبه إلى دار القرار

ورد في الحديث: «يتبع الميت ثلاثة فيرجع اثنان ويبقى معه واحد يتبعه أهله وماله وعمله، فيرجع الأهل والمال، ويبقى العمل معه»(٢).

فيا فوز من ثقلت موازينه بالباقيات الصالحات...

#### عظات وعبر:

لقد أطلنا في العرض الإجمالي لهذا المقطع، لذا نكتفي به عن العرض التحليلي مخافة الإطالة وتجنباً للتكرار، وبعض النقاط الهامة سنذكرها في جملة فقرات العظات والعبر.

<sup>(</sup>۱) تعددت أقوال المفسرين في تفسير الباقيات الصالحات: فمنهم من قال ذكر الله سبحانه وتعالى، استناداً إلى الحديث الصحيح الذي رواه أحمد والحاكم وصححه عن أبي سعيد الخدري أن رسول الله على قال: «استكثروا من الباقيات الصالحات، قيل وما هي يا رسول الله؟ قال: التكبير والتهليل والتسبيح والتحميد ولا حول ولا قوة إلا بالله». وقيل هي الصلوات الخمس وقال بعضهم إنها العبادات والطاعات عموماً. ولعل التعميم أولى، والذكر من الباقيات الصالحات.

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم في صحيحه، كتاب الزهد: ٢١١/٨.

اشتمل هذا المقطع على حكم جليلة \_ شأن المقاطع جميعاً \_ وفيما يلي نذكر جملة منها:

١ في تقديم الحديث عن فقراء الصحابة والصبر معهم، وعدم سماع قول المشركين الغافلين عن ذكر الله على قصة صاحب الجنتين حِكَمُ منها:

- (أ) ربط المثل والقصة بالواقع المحسوس المشاهد أشد أشراً في النفس وأقوى دلالة على المطلوب، فعندما ذكر واقع هؤلاء وأولئك ومصير كل، جاء المثل ليقرر الحقائق ويبين القيم والمعانى التي يعتنقها كل فريق.
- (ب) وجود شبه ومناسبة بين الفتية المؤمنين، أصحاب الكهف، وبين الفتية الفقراء من أصحاب رسول الله على .
- (ج) لو ذكرت قصة صاحب الجنتين بعد قصة أصحاب الكهف مباشرة لكان الانتقال من قصة إلى قصة، وفي ذلك إغراق في الخيال للمستمع والقارىء وإيغال في الأمور النظرية. مما يؤدي إلى أثر عكسي عليهما بينما التنويع في أسلوب العرض بين الأحداث الواقعية وضرب الأمثلة وسوق القصص ينشط الذهن ويحمل النفس على التفاعل مع القضايا المعروضة.

٢ \_\_ ينبغي أن تكون الدعوة جماهيرية المنحى، ولا يجوز حصرها في طبقة معينة، وإذا حاولت طبقة ما: من المثقفين، أو التجار أو العمال، أو الفلاسفة، أو العسكريين حصر القيادة فيهم ستقع الفجوة بين القاعدة الجماهيرية، وبين القيادة، ويؤدي بالتالي هذا الوضع إلى تبلّد إحساس القيادة بمشاكل عامة المسلمين، وتزداد النقمة من العامة على القيادة، لذا كان الصبر مع الحريصين على الدعوة المقبلين على الالتزام بمبادئها، والتضحية في سبيلها من أساسيات الصفات القيادية في الزعامة المؤمنة.

والمخلصون الباذلون الربانيون هم بطانة القيادة وموضع شوراها بغض النظر عن الأنساب والطبقات والمستوى المعاشي ﴿ولا تعدُ عيناك عنهم تريد زينة الحياة الدنيا ﴾.

٣ - المرونة في الدعوة والتدرج مع المدعوين في حملهم على الالتزام بمبادىء الدعوة، وترغيبهم فيها وتحبيبها إلى نفوسهم بشتى الأساليب كل ذلك شيء مرغوب فيه - وسيرة رسول الله على مليئة بالشواهد على ذلك - أما إذا تعلق الأمر بالمساومة على مبادىء الدعوة وتعديل منهجها وتغيير حقائقها، فينبغي على الداعية أن يقف وقفة صارمة صريحة، وإفهام المدعوين أن الله غني عن العالمين وأن دخولهم في دعوة الحق تكريم لهم وتشريف لمقامهم، وليس تشريفاً للدعوة فإن شرفها تستمده من المصدر الذي أنزلها، فيمنون عليك أن أسلموا قل لا تمنّوا علي إسلامكم بل الله يمنّ عليكم أن هداكم للإيمان إن كنتم صادقين الحجرات: ١٧].

وهذا ما اشتملت عليه الآيات الكريمة ﴿وقل الحق من ربكم فمن شاء فليؤمن ومن شاء فليكفر﴾.

ومثل هذا الأسلوب يفعل فعله في نفوس المترددين والمساومين الراغبين في المداهنة ويترك أثراً في أذهانهم لإعادة النظر في مواقفهم من الدعوة.

- ٤ جاء عرض مصير الفريقين على طريقة اللف والنشر غير المرتب، وذلك لحكمتين:
- (أ) للمناسبة بين ذكر الفتية أصحاب الكهف، والفتية من صحابة رسول الله ﷺ كما تقدم.
- (ب) لتعقيب ذكر الغافلين المتكبرين بذكر سوء مصيرهم، فما يفصلهم عنه سوى حاجز الموت ليروا النار المعدة لهم ﴿إنا أعتدنا للظالمين ناراً ﴾.
- ٥ ــ الجزاء من جنس العمل، أبدل كل فريق بمجالس تعكس صورة أعمالهم في الحياة الدنيا.
- (أ) لقد كان الغافلون المتبطرون يعيشون حياة الرفاه والترف في الدنيا، فكانوا يجلسون في أماكن خاصة تحيط بها السرادقات تحجبهم عن أعين الناس، فلا يستطيع أحد اقتحامها عليهم، لئلا تفسد أمزجتهم ويكدر عليهم صفو استمتاعهم، وكانت هذه المجالس تعدّ خصيصاً لهذه المناسبات، وقد أبدلوا

بها اليوم ناراً أحاط بهم سرادقها، فلا يستطيعون النجاة من النار، ولا اقتحام السرادقات، فهم في عذاب مقيم، وهذه المجالس جاهزة لهم معدة تنتظر ورودهم إليها.

- (ب) كانوا في مجالسهم الدنيوية ينادون على الخدم والغلمان للاستزادة من الشراب ويشربون الكؤوس المترعة للمزيد من النشوة والفتوة والنشاط وأبدلوا بها يوم القيامة زبانية جهنم، كلما اشتد عليهم الحريق والعذاب بالنار استغاثوا بالماء ليطفيء اللهيب في أجوافهم ﴿يغاثوا بماء كالمهل يشوي الوجوه ﴾ إذا رفعوا الإناء إلى أفواههم جاءهم لفح الماء ولهبه فتساقطت أبشار الوجوه في الإناء، هذا فعلها في الوجوه فكيف تفعل بالجوف والأمعاء.
- (ج) كانوا يظنون أن السعادة كل السعادة في هذا اللون من المجالس والخدم والشراب، وأن من أوتي في الدنيا مثل هذا فقد نعم في حياته ولا يريد عنها مديلاً.

فأدركوا في الآخرة حقيقة ما كانوا عليه، ووجدوا الشقاء الذي صاروا إليه، فأدركوا أن متعاً زائفة هذا مصيرها ساءت لذة وفي الآخرة ﴿ بئس الشراب وساءت مرتفقاً ﴾.

أما أهل التقوى والصدق، الذين حبسوا أنفسهم على طاعة الله وتـدبر آياته، وكانت لهم مجالسهم وهيئاتهم ومرافقهم قـد أبـدلهم الله عـز وجـل بهـا مجـالس ومرافق خيراً منها:

- (أ) أما مجالسهم في الدنيا فقد كانت الحصباء في الأودية والشعاب أو في قعر البيوت المظلمة وفي السراديب والأقبية مخافة اطلاع الجبابرة عليهم \_ وأغلبهم من الأرقاء والمستضعفين والموالى \_ فيسيمونهم سوء العذاب.
- أبدلهم الله سبحانه وتعالى بها الحدائق الغناء والبساتين الملتفة الأشجار تجري من تحت أقدامهم الأنهار...
- (ب) كانت ملابسهم في حياتهم الدنيا جبب الصوف تفوح منها رائحة العرق

ولا تكاد تجد على أحدهم رداءً وإزاراً، فمنهم من اشتمل بإزاره فعقده بين منكبيه، ومنهم من لا رداء له. ومنهم من تخلل بعباءة إنهم كانوا حفاة عراة جياعاً...

لقد بوأهم الله سبحانه وتعالى في جنات الخلد مقاعد صدق عند مليك مقتدر وحلوا حلل الكرامة والعز والشرف، ففي أيديهم \_ التي طالما وضعت فيها القيود والأكبال \_ أساور من ذهب وفضة، ويلبسون الحلل السندسية من رقيق الحرير وغليظه، تفوح من مجالسهم رائحة المسك والعنبر.

(ج) كانوا في حياتهم الدنيا يفترشون الأرض ويلتحفون السماء ويتخذون الحجارة والصخور الصماء وسائد ومتكاً.

أما اليوم فلهم أرائك وعروش كعروش الملوك والسلاطين، وأين العروش الدنيوية الزائلة من أرائك الجنة الباقية.

إن العيش عيش الأخرة، وكل نعيم سوى نعيم الجنة زائل، وساء كل مرتفق إلا مرتفق الجنة فنعم الثواب وحسنت مرتفقاً.

٦ منطق الفكر المادي: خطوات تجر بعضها بعضاً ومقدمات تؤدي إلى نتائج:

- (أ) الانطلاق من النفس (أنا) والنظر إلى الأشياء بمنظارها والتحاكم إلى هواها في معرفة قيم الأشياء وحقائقها وإذا أوتي المرء مزية أو قدرة أو كفاءة، أسند ذلك إلى الفضل الذاتي والطبيعة.
  - (ب) حصر اللذة والمتعة والسعادة في المحسوسات البهيمية العاجلة.
- (ج) إنكار الغيبيات، واليـوم الآخـر والحسـاب والجـزاء، تشبثاً بـاللذة الفـانيـة، وشهوات النفس الوضيعة وعدم التفكيـر بالعـواقب إبقاءً لهـا وتغريـراً وخداعـاً للنفس.
- (د) اختلال التوازن والمحاكة العقلية الصحيحة فيحسبون أن القيم التي يعاملهم بها أهل الدنيا، تظل محفوظة لهم في الملأ الأعلى،

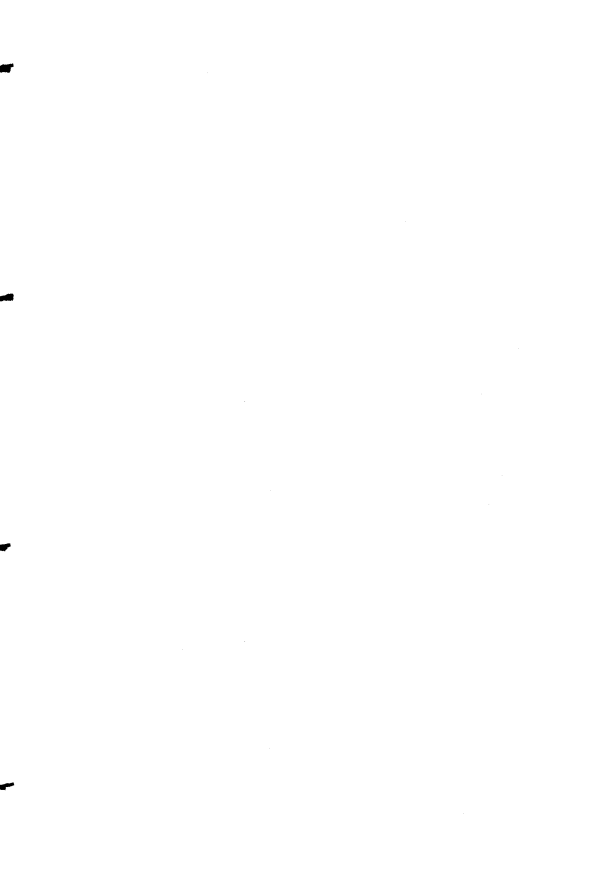
فما داموا يستطيلون على أهل الأرض فيظنون أن لهم عند أهل السماء مكاناً ملحوظاً: ﴿ أَلَا سَاءَ مَا يَظْنُونَ ﴾ .

٧ - سنة الله في خلقه أن لا يزيل النعمة عن العباد بمجرد كفرهم، فقد يمتع الكافر طول حياته بماله وصحته وولده، وفي ذلك استدراج له، أما إذا أصبحت الصحة والثروة والأتباع وسيلة طغيان واحتقار وإذلال لعباد الله الصالحين، فإن عقوبة الله العاجلة له بالمرصاد.

٨ المال والبنون، زينة الحياة الدنيا، يجعلها أهل الدنيا قيماً وهي أعراض زائلة، وبذلك يعيبون، الحقائق، ويبنون عليها أمور الآخرة وهو وهم وسراب خلّب ذهبت بآمالهم أدراج الرياح.

الباقيات الصالحات هي القيم الصحيحة وبها توزن الأعمال وهي سبب السعادة في الأخرة.

\* \* \*



## المقطع الثالث وقفة تأمل في المآل والمصير

﴿ وَنَوْمَ نُسَيِّرُ ٱلْجِبَالَ وَتَرَى ٱلْأَرْضَ بَارِزَةً وَحَشَرْنَهُمْ فَكُمْ نُغَادِرْمِنْهُمْ أَحَدًا الْإِنَّا وَعُرِضُواْ عَلَىٰ رَبِّكَ صَفًّا لَّقَدْ جِئْتُمُونَا كَمَاخَلَقْنَكُمُ أَوَّلَ مَرَّةً إِلْ زَعَمْتُ مْ أَلَّن نَجْعَلَ لَكُم مَّوْعِدًا ﴿ كَا وَوُضِعَ ٱلْكِنَابُفَتَرَىٱلْمُجْرِمِينَ مُشْفِقِينَ مِمَّافِيهِوَيَقُولُونَ يَوْيَلَنَا مَالِ هَلَااً لُكِتَابِ لَايُغَادِرُ صَغِيرَةً وَلَا كَبِيرَةً إِلَّا أَحْصَنْهَأَ وَوَجَدُواْ مَاعَمِلُواْ حَاضِراً وَلَا يَظْلِمُ رَبُّكَ أَحَدًا (إِنَّ وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلَيْكَةِ ٱسْجُدُواْ لِلَادَمَ فَسَجَدُوَاْ إِلَّآ إِبْلِيسَكَانَ مِنَٱلْجِنِّ فَفَسَقَعَنَأَمْرِرَبِهِ ۗ أَفَنَتَخِذُونَهُ وَذُرِّيَّتَهُ ۚ أَوْلِيكَاءَ مِن دُونِي وَهُمْ لَكُمْ عَدُوٌّ بِئْسَ لِلظَّالِمِينَ بَدَلًا ﴿ اللَّهُ هُمَ أَأَشْهَدتُّهُمْ خَلْقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَلَاخَلْقَ أَنفُسِهِمْ وَمَاكُنتُ مُتَّخِذَ ٱلْمُضِلِّينَ عَضُدًا (١٠) وَيَوْمَ يَقُولُ نَادُواْ شُرَكَآءِ يَ ٱلَّذِينَ زَعَمْتُمْ فَلُكَوْهُمْ فَلَمْ يَسْتَجِيبُواْ لَهُمْ وَجَعَلْنَابِيْنَهُم مَّوْبِقًا (أَقُ وَرَءَا ٱلْمُجْرِمُونَ ٱلنَّارَ فَظَنُّوٓ أَأَنَّهُم مُّوَاقِعُوهَا وَلَمْ يَجِدُواْ عَنْهَامَصْرِفَا ﴿ ثَنَّ وَلَقَدْصَرَّفْنَا فِي هَٰذَا ٱلْقُـنْرَ الِنَّاسِ مِن كُلِّ مَثَلِّ وَكَانَ ٱلْإِنسَانُ أَكْثَرَ شَيْءٍ جَدَلًا ﴿ إِنَّ وَمَا مَنَعَ ٱلنَّاسَ أَن يُؤْمِنُوٓاْ إِذْ جَآءَهُمُ ٱلْهُدَىٰ وَيَسْتَغُفِرُواْ رَبَّهُمْ إِلَّا أَن تَأْنِيهُمْ سُنَّةُ ٱلْأَوَّلِينَ أَوْيَأْنِيهُمُ ٱلْعَذَابُ قُبُلًا ﴿ وَمَا نُرْسِِلُ ٱلْمُرْسَلِينَ إِلَّا مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَّ وَيُحُدِلُٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِٱلْبَطِلِ ڸؽؙۮ۫ڿۻٛۅٱ۫ۑؚڡؚٱڶؙڂؘقؖۜؖۅۘٛٲؾۜٛڂۘۉۛٲٵڮؾؚۑۅؘڡؘٲٲ۫ڹۮؚۯۅٵۿڒؙۅٵ۞ٛۅؘڡؘڹ۫ٲڟ۫ڶۿؙڡؚڝۜڹۮؙڮٚڔۼٳؽٮڗڒۑؚڡؚٵؘڠؙۄۻ عَنْهَا وَنِسَى مَاقَدَّمَتْ يَدَاهُ إِنَّاجَعَلْنَاعَلَى قُلُوبِهِمْ أَكِنَّةً أَن يَفْقَهُوهُ وَفِي ءَاذَانِهِمْ وَقُرَّ وَإِن تَدْعُهُمْ إِلَى ٱلْهُدَىٰ فَلَن يَهْتَدُوٓاْ إِذًا أَبَدًا ﴿ فَا وَرَبُّكَ ٱلْغَفُورُ ذُو ٱلرَّحْمَةِ لَوْ يُوَاخِذُهُم بِمَا كَسَبُواْ لَعَجَّلَ هَمُ ٱلْعَذَابَ بَل لَهُم مَّوْعِدُ لَن يَجِدُواْ مِن دُونِهِ عَمَوْيِلًا ١٠٠ وَيَلْكَ

ٱلْقُرَى أَهْلَكُنَاهُمْ لَمَّاظَامُواْ وَجَعَلْنَا لِمَهْلِكِهِم مَّوْعِدًا ١٠٠٠ ).

[الآيات من: ٤٧ \_ ٥٩ ].

### المناسبات بين المقطع الثالث وما قبله:

يأتي هذا المقطع مختلفاً في أسلوب العرض عن المقطعين السابقين، حيث تعرض مشاهد سريعة من مشاهد يوم القيامة، وهي بمثابة النتائج لتصرفات المغرورين بالقيم الزائفة في الحياة الدنيا ولعل من أبرز وجوه المناسبة بين هذا المقطع والمقطع السابق.

۱ \_ لما انتهى المقطع السابق بذكر الباقيات الصالحات، وأنها خير ثواباً وخير أملًا، بدأ هذا المقطع بذكر اليوم الذي تظهر فيه الخيرية للباقيات الصالحات وهو ﴿ويوم نسير الجبال وترى الأرض بارزة... ﴾ حيث تبرز قيم الأشياء على حقيقتها للعيان.

٢ لما كانت زينة الحياة الدنيا أكبر همهم ومبلغ علمهم لل عرض في المقطع السابق للهم في هذا المقطع أن الذي يزين لهم ذلك هو عدوهم الأول إبليس، فلا ينبغي اتخاذه وذريته أولياء، لأنه سيؤدي بهم إلى المهالك وسوء المصير، إلى جهنم ولن يجدوا لهم عنها مصرفاً.

أما الباقيات الصالحات فستعيدهم إلى ما كان فيه أبوهم آدم عليه السلام من التكريم والنعيم المقيم.

- ٣ \_ تشابه بين المواقف الثلاثة:
- \_ موقف مشركي قريش من فقراء المسلمين وتكبرهم عليهم.
- وموقف صاحب الجنتين وتكبّره على صاحبه وقولـه: ﴿أَنَا أَكثر منك مالاً وأَعز نفراً ﴿ وَقُولُه : ﴿ وَلئن رُددتُ إِلَى ربّي لأجدَنَّ خيراً منها منقلباً ﴾ .
- \_ وموقف إبليس من آدم ﴿فسجدوا إلا إبليسَ كان من الجن ففسق عن أمر ربه﴾. وإبليس في موقفه هذا قدوة كل متكبر على الحق ومن كان إبليس وليّه وقدوته فقد خسر الدنيا والآخرة.

### ٤ \_ منهج المعرفة الخاطىء يجمع بين الطوائف الثلاث:

فقد جعل زعماء قريش النسب والثروة ميزان التقويم ومقياس التفاضل وجعل صاحب الجنتين الثروة وكثرة الرجال والمزايا الشخصية معيار الخيرية وجعل إبليس الماهية التي خلق منها الميزان والمقياس ﴿قال أنا خير منه خلقتني من نار وخلقته من طين﴾ [الأعراف: ١٢].

### العرض الإجمالي للمقطع الثالث:

هذا المقطع بمثابة التعقيب على أحداث مقطع صاحب الجنتين.

ومن وحي ذكر الزينة الفانية الزائلة، والباقيات الصالحات

لقد عرض المقطع جانباً من مشاهد يوم القيامة وأحداثه

فقد سيرت الجبال وسوّيت بالأرض بعد أن دكت ونسفت فصارت كثيباً مهيـلاً كالعهن المنفوش، وأصبحت الأرض قاعاً صفصفاً لا ترى فيها عوجاً ولا أمتاً.

وحشر الناس كما خلقوا أول مرة (١) وعرضوا صفاً على طبيعتهم من غير أصبغة وزخارف، فلا ملابس تميزهم، ولا مال يدل على ثراثهم وغناهم ولا أتباع يرمزون إلى مكانهم وجاههم.

وأسقط في أيدي أصحاب الزينة وأدركوا أن ما كانوا يتحاشون ذكره ويظنون بعيداً ماثلًا أمامهم.

<sup>(</sup>۱) جاء في سورة الأنعام ما يشبه الموقف حيث قال تعالى: ﴿ولقد جئتمونا فرادى كما خلقناكم أوّل مرة وتركتم ما خوّلناكم وراء ظهوركم، وما نرى معكم شفعاءكم الذين زعمتم أنهم فيكم شركاء لقد تقطع بينكم وضل عنكم ما كنتم تزعمون﴾ [الأنعام: ٩٤].

والملاحظ ذكر الشفعاء والشركاء وتخليهم عن أوليائهم يوم القيامة في آية الأنعام بينما لم يرد لهم ذكر في سياق آية الكهف، والحكمة في ذلك ـ والله أعلم ـ أن آية الأنعام جاءت في سياق الحديث عن نفي الشركاء وبعد محاجة إبراهيم عليه السلام قومه وإقامة الأدلة والبراهين على الواحدانية.

بينما آية الكهف جاءت في سياق الحديث عن القيم الزائفة من زينة الحياة الدنيا من المال والبنين، لذا ذكر حشرهم مجردين كما خلقوا أول مرة فلا مال ولا نفر. . .

وفوجىء الناس بوضع الموازين القسط وعرض الكتاب، إنه صحائف الأعمال في الحياة الدنيا التي خلفوها وراء ظهورهم، لقد مضت كالسراب بزخارفها ومآسيها وآثامها وغرورها ومتعها، ولم يبق منها سوى (الباقيات الصالحات).

لقد رأى المجرمون جرائرهم ويستعرض أمامهم شريط الأقوال والأفعال وخطرات السوء، ﴿وكلَّ إنسان ألزمناه طائره في عنقه ونخرج لـه يـوم القيامة كتاباً يلقاه منشوراً اقرأ كتابك كفى بنفسك اليوم عليك حسيباً [الإسراء: ١٣ ـ ١٤].

لا مجال للإنكار. فقد ردوا أيديهم في أفواههم مستغربين مدهوشين ﴿مال هذا الكتاب لا يغادر صغيرة ولا كبيرة إلا أحصاها ﴾.

لا مجال للتظلم، فقد وضحت الحقائق، وأقيمت الحجج، وأدلى الشهود العدول من الجوارح والأعضاء بشهاداتهم، وهم يدركون شعار الحق ﴿لا ظلم اليوم﴾ [غافر: ١٧].

لم يكن تباكيهم على وقوع الظلم عليهم أو احتمال وقوعه، ولكن دعاؤهم بالويل والثبور على أنفسهم كان مما وجدوا في الكتاب من حصر شامل لمخازيهم وقالوا يا ويلتنا مال هذا الكتاب لا يغادر صغيرة ولا كبيرة إلا أحصاها لم يترك الكتاب صغيرة مما كانوا يعتبرونها من محقرات الأعمال: فربما تكلم الرجل بكلمة من سخط الله أهوت به في نار جهنم (١).

ولربما كانوا يلهون ويلعبون ويستهزئون ويضحكون، وهم غافلون، فاليوم يقال لهم ﴿أَبَالله وآياته ورسوله كنتم تستهزئون﴾ [التوبة: ٦٥].

وهذا التعقيب مناسب لما تقدم في المقطع السابق من موقف زعماء قريش من فقراء الصحابة، كما أنه منسجم مع أحداث المحاورة بين صاحب الجنتين وصاحبه المؤمن المعتز بإيمانه.

وتأتي بعد ذلك لفتة لأصل الغواية، لمعرفة جذور الداء، وأصول هذه الضلالة

<sup>(</sup>١) انظر: صحيح البخاري كتاب الرقاق: ١٨٥/٧.

التي عليها غالبية الناس، وهي سبب خداعهم بالمظاهر البراقة والقيم الزائفة، فما أساس البلاء.

إن جذور الداء موصولة بأب الغواة، وأساس الفساد إبليس عليه لعائن الله.

لقد تمرد على أمر ربه فلم يسجد لآدم عليه السلام، وطرد بسبب هذا العصيان من رحمة ربه. فأضمر العداوة لآدم لكونه السبب في هذا الطرد وأوعد بإغواء ذريته إلى يوم الدين، وقد حذر الله سبحانه وتعالى آدم وذريته من مكائد إبليس ﴿فقلنا يا آدم إن هذا عدوِّ لك ولزوجك فلا يخرجنكما من الجنة فتشقى ﴾ [طه: ١١٧].

﴿ يَا أَيُهَا النَّاسِ إِنْ وَعَدَّ اللهُ حَقَّ فَلَا تَغَرِّنَكُمُ الْحَيَّاةُ الْدَنِيا وَلَا يَغُرِّنَكُم بِاللهُ الْغُرور، إِنْ الشَّيْطَانُ لَكُم عَدُوِّ فَاتَخْذُوهُ عَدُواً إِنَمَا يَدْعُ وَ حَزِبُهُ لَيْكُونُوا مِنْ أَصَحَابِ السَّعِيرِ ﴾ [فاطر: ٥ – ٦]. ألا فليتدبر العقلاء:

- \_ الله خلقكم في أحسن تقويم وجعل لكم السمع والأبصار والأفئدة.
  - \_ طرد إبليس من رحمته بسببكم وتكريماً لكم.
  - \_ ولما توعد إبليس بإغوائكم كشف ربكم عن مكائده وحذركم منه.
- \_ وسلّحكم بالأسلحة التي تدافعون بها عن أنفسكم، والحصون التي تلجأون إليها عند غاراته وقبيله عليكم، على ألسنة أنبيائه ورسله الذين أرسلهم إليكم تترا.

ثم بعد كل ذلك ﴿أفتتخذونه وذريته أولياء من دوني وهم لكم عدو بئس للظالمين بدلاً ﴾ فهل من تعليل لهذا الموقف يقبله المنطق، وهل من شبهة تشور في أذهانكم حول مقدرة إبليس وطاقاته وإمكاناته، فتضفي على تفكيركم ظلالاً من الشك في الحقائق:

- \_ هـل يقـدر إبليس وجنده على خلق السماوات والأرض منفردين أو مجتمعين؟
  - \_ هل حضروا خلق الكون فأطلعوا على السر في السماوات والأرض؟

- هل كان لهم مؤازرة ودعم في إيجاد الأنظمة الكونية؟
- هل كان لهم أدنى مساهمة في خلق شيء حتى خلق أنفسهم؟
- ــ هل كان لهم خيار في اختيار الماهية أو الكيفية أو الزمان أو المكان الـذي يخلقون فيه؟

فإن كان العجز المطلق عن التطلع إلى مقام الألوهية وخصائصها من شأنهم فما السبب في ترك الناس موالاة الإله الخالق الرازق المتصرف المدبر لشؤون الكون كله، واتخاذهم إبليس وذريته \_ وهم لهم عدو \_ أولياء من دونه. ألا بئس الاختيار وساء المنطلق والمصير.

ولكن هل ستذهب هذه التصرفات الغبية ومواقف الحمق والبلادة، والانحرافات الماكرة ويسدل عليها الستار، فيسوى بين أصحابها وبين الذين استجابوا لنداء الفطرة ولبوا دعوة الحق فآمنوا بالله وحده لا شريك له؟ كلا، شتان بين الفئات؟

إن هنالك يـوماً للمجـابهة والمحـاسبة ﴿ويـوم يقـول نـادوا شـركـائي الـذين زعمتم﴾.

يوم تكشف الحقائق ويظهر بطلان دعوى الشركاء والأنداد، وأقر المشركون على أنفسهم بالضلال، وعلموا علم اليقين أن الشركاء لن يغنوا عنهم في هذا اليوم شيئاً.

ولكن يـوجه إليهم الأمـر الإِلهي، أن ينادوا على شـركائهم الـذين دعوهم من دون الله في الحياة الدنيا، تبكيتاً وتوبيخاً وتحقيراً.

ومع يقينهم أن نداءهم صرخة في واد ونفخة في رماد، إلا أنه الأمر الإِلّهي ولا مفر من التنفيذ:

فينادي أصحاب الأصنام أصنامهم.

وينادي عبّاد الصليب صليبهم.

وينادي عبّاد الطواغيت طواغيتهم.

وينادي عبيد الحزب أحزابهم.

وينادي عبيد الشهوات والمتع البهيمية قيمهم.

﴿فدعُوهم فلم يستجيبوا لهم ﴾.

إن بين العابدين والمعبودين المزيفين هوّة سحيقة من الكره والبغض ﴿الأخلاء يومئذ بعضهم لبعض عدوّ إلا المتقين﴾ [الزخرف: ٦٧].

لقد تحولت المودة التي كانوا يوادون بها بعضهم إلى بغض وعداوة، وانفصمت الروابط والوشائج التي كانوا يوالون بها غيرهم من مصالح مادية ومتع جسدية، ودعوات قومية ونعرات إقليمية وعنصرية أو حزبية وسائر العصبيات الجاهلية وجعلنا بينهم موبقاً (١).

وبعد هذا الموقف الرهيب تتحدد المصائر، ويؤتى بجهنم لها سبعون ألف زمام، يجر كل زمام سبعون ألف ملك<sup>(٢)</sup>، إنه يوم يشيب له الولدان، ويرى المجرمون النار \_ ويا هول ما يرون \_ وتساورهم الظنون هل من منقذٍ في آخر لحظة . . . ؟ هل نحن صائرون إلى ما نرى . . . ؟

إن هولاالمنظر، ورهبة الموقف أفقدهم التوازن في التفكير. . .

نعم، إنه المصير الوحيد للمجرمين ﴿ولم يجدوا عنها مصرفاً ﴾.

لقد كان لهم ولغيرهم ملجأ ومصرف يوماً ما، قبل هذا اليوم...

لقد كان لهم في القرآن العظيم الذي صرف فيه من كل مثل، وبينت فيه الحقائق ورسمت الحدود وأقيمت المعالم، لقد كان فيه الملجأ والملاذ فلو التجأوا إلى هداياته، وتركوا الجدل، وأقبلوا على الله، ونهلوا من معين كتابه واستهدوا بالحكمة والرشاد، واستنار وابالمعارف القرآنية إذن لاختلف المصير الذي يوجهون إليه اليوم.

<sup>(</sup>١) الموبق: الفاصل المهلك سواء كان حسياً أو معنوياً من وبق وأبق بمعنى انفصل وابتعد، أو تثبط فهلك. انظر: المفردات: ٨٠٣.

<sup>(</sup>٢) انظر: صحيح مسلم، كتاب الجنة: ١٤٩/٨.

ولكن القوم اتبعوا سنن من قبلهم من المجادلين الرافضين للحقائق الذين تبنوا مواقف العناد، وطلبوا العذاب العاجل في الدنيا نكاية بالرسل ومحادة لله ورسله.

لقد قال قبلهم قوم هود عليه السلام لنبيهم ﴿قالوا أَجِئْتنا لتَأْفَكنا عن آلهتنا فأتنا بما تعدنا إن كنت من الصادقين﴾ [الأحقاف: ٢٢].

وقالت ثمود لنبي الله صالح عليه السلام: ﴿وقالوا يا صالح ائتنا بما تعدنا إن كنت من المرسلين﴾ [الأعراف: ٧٧]

ومن قبلهم قـوم نوح عليه السلام قـالوا لنبيهم: ﴿قَـالُوا يَـا نُوح قـد جـادلتنـا فأكثرتَ جدالنا فأتنا بما تعدنا إن كنت من الصادقين﴾ [هود: ٣٢].

ومشركو مكة لم يخرجوا عن سنة المكذبين قبلهم فقالوا: ﴿وَإِذْ قَالُوا اللَّهُمُ إِنْ كَانَ هَذَا هُو الْتَنَا بَعَدَابِ اللَّهِمُ ﴾ [الأنفال: ٣٢].

ومن دعائهم أيضاً: ﴿وقالوا ربَّنا عجِّل لنا قِطَّنا قبل يـوم الحساب﴾ [ص: ١٦].

إن هذه المواقف تتنافى مع الحكمة من إرسال الرسل، لقد أرسل الله سبحانه وتعالى رسله لهداية الناس، بما يحملون معهم من مشاعل الحق والنور وليحذروهم من مسالك الغواية والردى.

ولكن أتباع إبليس الـذين طمسوا كـل بـارقـة خيــر في نفـوسهم، زيّن لهم الشيطان سوء أعمالهم، وزخرف لهم أساليب الجدل فيحاولون دحض الحق بـه فإن عجـزوا عن ذلك ــ وهم عـاجـزون لا محـالـة ــ لجـأوا إلى السخـريـة والاستهـزاء والإعراض عن دعوة الحق بشتى الوسائل.

لقد غلّفت قلوبهم بحجب كثيفة من الرين من آثار الشهوات، وحجبت عقولهم بأغلفة سميكة من آثار الشبهات، فهم في صمم عن سماع صيحات الحق،

وهم في بكم عن التفوه بكلمة الصدق، وهم في عمى عن رؤية دلائل التوحيد.

فلا تجدي معهم جهود دعاة الخير، لأنهم عطلوا وسائل المعرفة لديهم. ومع كل ذلك فإن رحمة الله واسعة عمت الخلق جميعاً، فلم يعجل لهم العقوبة المستأصلة بسبب ذنوبهم وآثامهم ﴿ولو يؤاخذ الله الناس بماكسبوا ما ترك على ظهرها من دابة.. ﴾ [فاطر: 20].

ولو جود رسول الله على بين ظهراني المكذبين من قريش ميزة خاصة في استحقاق الرحمة وتأجيل العذاب.

فلعل الله يهدي ضالهم فيستغفرون، أو يخرج من أصلابهم من يـوحـد الله ويعبده.

ولكن لا بد للاستمرار على الكفر والجحود والعناد من نهاية، ﴿بل لهم موعد لن يجدوا من دونه موئلاً﴾.

كما جرت سنة الله فيمن سبقهم من أهل القرى، والسعيد من اتعظ بغيره وأخذ العبرة من حال القرون الخالية، ولا تزال القرى ماثلة بأطلالها خاوية على عروشها، وهم يمرون عليها مصبحين وبالليل أفلا يتذكرون فهل من معتبر؟!.

### الفوائد والعظات والعبر في المقطع الثالث:

١ \_ في قوله تعالى : ﴿ولقد جئتمونا كما خلقناكم أوَّلَ مرة﴾ .

بيان لحشرهم مجردين عن الثياب والمال والأعوان، وفي ذلك ترسيخ لحقيقة وردت في المقطع السابق وهي أن زينة الحياة الدنيا تذهب مع الحياة الدنيا، لأنها لم ترتبط بقيم باقية خالدة (ذكر الله وما والاه).

٢ \_ أسلوب الالتفات من الأساليب البلاغية العريقة في البيان القرآني لإعطاء
 كل مقام ما يناسبه من أفانين القول.

فلما كان الحديث عن القدرة والعظمة جاء التعبير بإسناد الأفعال إلى ضمير المتكلم المعظم نفسه (نسير، وحشرناهم، فلم نغادر، جئتمونا، خلقناكم، نجعل، وجعلنا وصرّفنا، نرسل، أهلكناهم).

ولما كان الكلام عن الوحدانية والتفرد بالخلق والتدبير ونفي الشركاء، جاء التعبير بضمير المتكلم المفرد (أولياء من دوني، ما أشهدتهم، وما كنت، واتخذوا آياتي).

وعندما يكون الحديث عن الخالق المنعم الرحيم بعباده على الرغم من كفرانهم للنعمة وعدم قيامهم بواجب الشكر، يأتي التعبير بإسناد الأفعال إلى الاسم الظاهر، وخاصة إلى (الرب).

(وعـرضـوا على ربك صفاً، ولا يـظلم ربـك أحـداً، ففسق عن أمـر ربـه، ويستغفروا ربهم، ومن أظلم ممن ذكر بآيات ربه، وربك الغفور ذو الرحمـة).

وكذلك في أسلوب الالتفات من الغيبة إلى الحضور والعكس.

٣ - في قوله تعالى عن إبليس: ﴿ففسق عن أمر ربه ﴾ وفي آية البقرة ﴿إلا إبليس أبى واستكبر وكان من الكافرين ﴾ [البقرة: ٣٤]. وفي آية الأعراف ﴿إلا إبليس لم يكن من الساجدين، قال ما منعك ألا تسجد إذ أمرتك قال أنا خير منه خلقتني من نار وخلقته من طين ﴾ [الأعراف: ١١ - ١٢)].

في هذه الآيات وغيرها بيان لعلة انحراف إبليس وهي (الكبر) وذلك لنظرته الخاطئة للقيم \_ قال خلقتني من نار وخلقته من طين \_ لقد نظر إلى الصنعة فاعترض من خلالها على الصانع، وتمرد على أمره.

قال العلماء: من كانت خطيئته في كِبْر لم يكن صلاحه مرجواً، ومن كانت خطيئته في معصية كان صلاحه مرجواً(١).

٤ – كل الولاءات والصلات والأنساب والقرابات مبتورة مقطوعة إلا الموصول بالإيمان بالله ورسوله وشرائعه.

<sup>(</sup>١) انظر: تفسير ابن كثير: ٩٩/٣، ونظم الدرر للبقاعي: ٧٦/١٢.

لذا تنقلب المودة إلى كره، والولاء إلى عداوة، والصلة إلى قطيعة والنصرة إلى براءة.

يقول تعالى في شأنهم: ﴿ويوم نحشرهم جميعاً ثم نقول للذين أشركوا مكانكم أنتم وشركاؤكم فزيّلنا بينهم، وقال شركاؤهم ماكنتم إيانا تعبدون﴾ [يونس: ٢٨].

وقال أيضاً ﴿وقال إنما اتخذتم من دون الله أوثاناً مودة بينكم في الحياة الدنيا ثم يوم القيامة يكفر بعضكم ببعض ويلعن بعضكم بعضاً ومأواكم النار وما لكم من ناصرين ﴾ [العنكبوت: ٢٥].

وقال: ﴿ هل ينظرون إلا الساعة أن تأتيهم بغتة وهم لا يشعرون، الأخلاء يومئذٍ بعضهم لبعض عدو إلا المتقين ﴾ [الزخرف: ٦٦، ٦٧].

وهو الفاصل المشار إليه في قوله تعالى: ﴿وجعلنا بينهم موبقاً ﴾.

٥ \_ وفي ثنايا المقطع الثالث نلحظ الدعوة إلى ترسيخ قيم وحقائق،

والدعوة إلى اجتثاث قيم أخرى زائفة:

ولعل أبرز القيم الصحيحة في المقطع تتبلور في الآتي:

- (أ) كرامة آدم وذريته على الله تعالى بإسناد مهمة الاستخلاف في الأرض لـه، وإسجاد الملائكة لـه، وطرد إبليس من رحمته من أجله.
- (ب) من شأن الإِلَـه الحق التفرد بالخلق والتدبير، وهو الجـدير بـإعطاء الـولاء لـه وتوجيه المحبة إليه.
- (ج) الطريق المنقذ من الضلال في الحياة الدنيا، ومن عذاب جهنم في الآخرة اتباع الكتب المنزلة والكتاب المهيمن عليها القرآن الكريم والاقتداء برسل الله وخاتمهم محمد عليها .
- (د) أخذ العظات والعبر من مصير الأقوام السابقين، والالتجاء إلى الله لتجنب ما حاق بهم.

#### وتقابلها القيم الزائفة الباطلة وتظهر من خلال:

- (أ) زوال زينة الحياة الدنيا وظهور أصحابها مجردين عن الأصبغة والألوان كما خلقوا أول مرة.
- (ب) قدوة الضالين إبليس المتمرد على طاعة ربه، وسبب غوايته عتوه تكبره. فمن يتخذه وذريته أولياء من دون الله \_ مع عدم ما يؤهلهم للتطلع إلى مقام الألوهية من الخلق والتدبير \_ فقد باء بالخسران المبين، وستظهر فداحة الخسارة يوم ينادونهم فلا يستجيبون.
- (ج) سبب ضلال الناس: اتباع الهوى، والمجادلة بالباطل، لدحض الحق، الاستهزاء بالدعاة والمصلحين، واتباع سنن السابقين في استعجال العقوبة الدنيوية.
- (د) تعطيل وسائل المعرفة، وعدم الاعتبار بمصير المكذبين السابقين على الرغم من مرورهم في أسفارهم على ديارهم الخاوية على عروشها ومساكنهم المندثرة التي لم تسكن من بعدهم.

كل ذلك كان من دواعي هلاكهم ودمارهم.

\* \* \*

# المقطع الرابع **الرحلة في طلب العلم**

﴿ وَإِذْ قَالَ مُوسَىٰ لِفَتَ لَهُ لَآ أَبْرَحُ حَتَّى أَبْلُغَ مَجْ مَعَ ٱلْبَحْرَيْنِ أَوْ أَمْضِى حُقَّبًا اللُّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْنِهِ مَانَسِيَاحُوتَهُمَافَأُتَّخَذَ سَبِيلَهُ فِي ٱلْبَحْرِسَرَيَّا اللَّهُ فَلَمَّا جَاوَزًا قَالَ لِفَتَىٰهُ ءَانِنَا غَدَآءَنَا لَقَدُ لَقِينَا مِن سَفَرِنَا هَنَانَصَبَا ﴿ قَالَ أَرَءَيْتَ إِذْ أَوَيْنَآ إِلَى ٱلصَّخْرَةِ فَإِنِّ نَسِيتُ ٱلْحُونَ وَمَا أَنسَنِيهُ إِلَّا ٱلشَّيْطَنُ أَن أَذْكُرَهُ وَٱتَّخَذَ سَبِيلَهُ فِي ٱلْبَحْرِ عَجَبًا ﴿ قَالَ ذَلِكَ مَا كُنَّا نَبْغُ فَأَرْتَدَّاعَلَى ءَاثَارِهِمَا قَصَصَا ﴿ فَوَجَدَاعَبْدَامِنْ عِبَادِنَاءَ انْيَنَهُ رَحْمَةً مِّنْ عِندِنَا وَعَلَمْنَا أَهُ مِن لَّدُنَّا عِلْمَا ( فَأَ عَلَمَا اللَّهِ عَلَى اللَّهُ مُوسَىٰ هَلْ أَتَّبِعُكَ عَلَىٓ أَن تُعَلِّمَنِ مِمَّا عُلِّمْتَ رُشْدًا إِن شَآءَ ٱللَّهُ صَابِرًا وَلَآ أَعْصِي لَكَ أَمْرًا ﴿ قَالَ فَإِنِ ٱتَّبَعْتَنِي فَلَا تَسْعُلْنِي عَن شَيْءٍ حَتَّىٰ أُحْدِثَ لَكَ مِنْهُ ذِكْرًا ﴿ فَالطَلَقَاحَتَى إِذَا رَكِبَا فِي ٱلسَّفِينَةِ خَرَقَهَا قَالَ أَخَرَقَنَهَا لِنُغْرِقَ أَهْلَهَا لَقَدْ جِنْتَ شَيْئًا إِمْرًا ﴿ إِنَّ قَالَ أَلَمْ أَقُلْ إِنَّكَ لَن تَسْتَطِيعَ مَعِيَ صَبْرًا ﴿ فَالَلا نُؤَاخِذْنِ بِمَا نَسِيتُ وَلَا تُرْهِقِنِي مِنْ أَمْرِي عُسْرًا ﴿ فَانظَلَقَا حَتَّى إِذَا لَقِيَا غُلَمًا فَقَنَلَهُ وَالَأَفَنَلَتَ نَفْسًا زَكِيَّةً إِغَيْرِنَفْسِ لَّقَدْ جِنْتَ شَيْئًا نُّكُرًا ﴿ ﴿ هَا اللَّهِ قَالَ أَلَوْ أَقُل لَّكَ إِنَّكَ لَن تَسْتَطِيعَ مَعِيَ صَبْرًا وْ قَالَ إِن سَأَلْنُكَ عَن شَيْءٍ بَعْدَهَا فَلَا تُصَاحِبْنِي قَدْ بَلَغْتَ مِن لَّدُنِّي عُذُرًا ﴿ اللَّهُ فَأَنطَلَقَا حَتَّى إِذَا أَنْيَآ أَهْلَ قَرْيَةٍ ٱسْتَطْعَمَآ أَهْلَهَا فَأَبُواْ أَن يُضَيِّفُوهُمَا فَوَجَدَا فِيهَا جِدَارًا يُرِيدُ أَن يَنقَضّ فَأَقَامَهُم اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ أَجْرًا اللَّه اللَّهُ عَالَ هَنذَا فِرَاقُ بَيْنِي وَبَيْنِكَ سَأُنُبِّتُكَ سِأُولِ مَا لَمْ تَسْتَطِع عَلَيْهِ صَبْرًا ﴿ إِنَّ أَمَّا السَّفِينَةُ فَكَانَتْ لِمَسْكِينَ يَعْمَلُونَ فِي الْبَحْرِفَأَرَدتُ أَنْ أَعِيبَهَا

وَكَانَ وَرَآءَهُم مَّلِكُ يَأْخُذُكُلُ سَفِينَةٍ عَصَّبًا ﴿ وَأَمَّا الْفُكُمُ فَكَانَ أَبُواهُ مُؤْمِنَيْنِ فَحَشِينَا أَنَ يُرْهِقَهُ مَا طُغْيَنًا وَكُفَرًا وَهُمُ مَا وَيُهُمَا حَيْرًا مِّنَا أَنُولُهُ مَا رَبُهُمَا خَيْرًا مِّنَهُ وَكُوةً وَأَقْرَبُ رُحًا ﴿ يُرْهِقَهُ مَا طُغْيَنًا وَكُفُوا فَكُلُوهُ وَأَقْرَبُ رُحًا اللهُ وَأَمَّا الْجِدَارُ فَكَانَ لِغُلَامَ فِي يَتِيمَ فِي وَالْمَدِينَةِ وَكَانَ تَعْتَهُ كُنزُ لَهُمَا وَكُانَ أَبُوهُ مَا صَلِحًا فَأَرَدُ رَبُّكَ أَن يَبْلُغَا آلَهُ هُمَا وَيَسْتَخْرِجًا كَنزَهُ مَا رَحْمَةً مِّن زَيِكُ وَمَا فَعَلْنُهُ عَنَ أَمْرِئ فَالْكُ تَلْكُ مَا لَوْ يَسْلَعُ عَلَيْهِ صَبِّرًا ﴿ اللَّهُ مَا وَيَسْتَخْرِجًا كَنزَهُ مَا رَحْمَةً مِّن زَيِكَ وَمَا فَعَلْنُهُ عَنَ أَمْرِئ ذَلِكَ تَأْوِيلُ مَا لَوْ يَسْلِطُع عَلَيْهِ صَبِّرًا ﴿ إِنَّ اللَّهُ مَا وَيَسْتَخْرِجًا كَنزَهُ مَا رَحْمَةً مِّن زَيِكَ وَمَا فَعَلْنُهُ عَنَ أَمْرِئ

## المناسبات بين المقطع الرابع وما قبله:

سبق أن ذكرنا في مبحث (المناسبات في السورة) أن قصة موسى والخضر عليهما السلام تتعلق بالهدف الأساسي لسورة الكهف من حيث الاستنكار على اليهود الذي زودوا وفد قريش بأسئلة تعجيزية ليتثبتوا \_ حسب زعمهم \_ من صدق محمد في فيما جاءهم به فسيقت لهم هذه الحادثة أن هذا المنهج ليس فهما صحيحاً في التثبت من صدق النبي فهذا موسى عليه السلام من أعظم أنبياء بني إسرائيل وأكرمهم على الله تعالى، قد جهل ثلاث مسائل واحتاج إلى من يعلمه إياها، ولم يؤثر ذلك على مكانته العظيمة وفضله وسبقه وكونه من أولي العزم من الرسل.

فالقصة وثيقة الصلة \_ من هذه الزاوية \_ بهدف سورة الكهف وهو إثبات الرسالة، وبيان صدق الرسول.

ولكن ما مدى صلة هذه القصة بالعنوان الذي اخترناه (القيم في ضوء سورة الكهف)؟ إن هذه القصة تمثّل جانباً مهماً أيضاً في الزاوية التي نتناول منها السورة، فهي تمثّل قيمة العلم الحقيقية، وتسوق نموذجاً فريداً لما ينبغي أن يتحلّى به طالب العلم والعالم من صفات، وحقيقة العلم الذي يحرص عليه وثمرته.

إن قصة أصحاب الكهف تناولت قيمة السلطة والسلطان.

وتناولت قصة صاحب الجنتين قيمة المال والرجال:

وتتناول هذه القصة قيمة العلم وحقيقته.

هذان وجهان للمناسبة بين هذا المقطع وبين هذه السورة والعنوان الذي تناولها تفسير السورة من خلاله.

فما أوجه المناسبة بين هذا المقطع وسابقه؟

هنالك عدّة أوجه للمناسبة بين هذا المقطع وسابقه، ومن الأوجه التي ذكرها المفسرون ما هو وثيق الصلة بالمقطع ومنها ما هو غير واضح الارتباط، وأذكر بعض الوجوه واضحة الارتباط والصلة بالمقطع السابق.

١ ــ ذكر في المقطع السابق قوله تعالى: ﴿ولقد صرّفنا للناس في هذا القرآن من كل مثل﴾.

وذكر في هذا المقطع لون من ألوان تصريف القول بأسلوب القصة والحوار وفيه من عظيم الحِكَم، والآداب والعظات والعبر الشيء الذي لا يحاط به، وسنورد جملة من ذلك عند العرض الإجمالي وفي مبحث العظات والعبر لهذا المقطع الرابع.

٢ - ذكر في المقطع السابق قوله تعالى: ﴿وكان الإنسان أكثر شيء جدلاً ﴾ وهو في سياق المؤاخذة على الإنسان الذي لا يستسلم لبراهين الحق وأدلة العقل، وظهور الحجة، ولولا هذه الطبيعة في الإنسان لتجاوب مع نداءات الفطرة التي فطر عليها، وَلَلَبَى نداء العقل فلم يتخذ أولياء من دون الله سبحانه وتعالى، ولعادى إبليس وذريته، لأن العقل يفرض عليه ذلك، ولكنه أوتي الجدل فلا يستسلم لكل ذلك إلا بعد المجاهدة ومساندة دواعي الاستسلام...

وفي سياق قصة موسى والخضر عليهما السلام لون رفيع من ألوان التربية القرآنية وإلـزام النفس الإنسانية حدوداً معينة في ترك الجـدل ولوكان أمام واقعة ظاهرها الانحراف.

 الجنة، لمن ترك المراء، وإن كان محقاً... »(١) الحديث.

٣ ـ ذكر في المقطع السابق بعض وسائل المعرفة في قوله تعالى: ﴿إِنَّا جعلنا على قلوبهم أكنَّة أن يفقه وه وفي آذانهم وقراً وإن تدعهم إلى الهدى فلن يهتدوا إذاً أبداً ﴾.

إنَّ وسيلة الإدراك الأصلية في الإنسان هو القلب الذي انفرد به الإنسان من بين سائر المخلوقات ـ ونقصد بالقلب تلك الملكة المعنوية التي يستطيع الإنسان بواسطتها التمييز بين الحق والباطل والخطأ والصواب وهي وسيلة التحليل والتركيب والاستنباط والإقناع، وهي التي جاء التعبير عنها باللب والعقل والفؤاد والقلب وهي التي تأتيها الغشاوة والران أو الإبصار والإشراق ـ وهي المرادة بقوله تعالى: ﴿ فَإِنَّهَا لا تعمى الأبصار ولكن تعمى القلوب التي في الصدور ﴾ [الحج: ٤٦].

ولهذه الملكة صلة وثيقة بالقلب المادي المكون من اللحم، وبالمخ في الرأس المكون من النخاع والأعصاب ...

وهذا القلب يستمد معلوماته الأولية عن طريق الحواس الخمس وعلى رأسها السمع والبصر.

فبعد ذكر وسائل المعرفة في المقطع السابق، ذكر هنا أن هناك علماً لا يخضع لوسائل المعرفة المعهودة عند الناس، وإنّما هو علم من لدن الله سبحانه وتعالى يقذفه في قلوب بعض عباده وأصفيائه، إمّا إلهاماً أو وحياً، لذا جاء تعظيم شأن هذا العلم بإسناده إلى ضمير العظمة مع التأكيد عليه بالمؤكدات العديدة ﴿ آتيناه رحمة من عندنا وعلمناه من لدنا علماً ﴾.

٤ – ذكر في المقطع السابق أن مشركي قريش اتبعوا سنة من قبلهم من المكذبين
 الهالكين في طلب العقوبة الدنيوية العاجلة وذلك في قوله تعالى: ﴿وما منع الناس

<sup>(</sup>١) رواه أبو داود، انظر مختصر سنن أبي داود باب الأدب ١٧٢/٧، والترمذي بلفظ قريب. انظر: سنن الترمذي أبواب البر ٣٤٢/٣.

أن يؤمنوا إذ جاءهم الهدى ويستغفروا ربهم إلا أن تأتيهم سنّة الأولين أو يأتيهم العذاب قبلاً .

وذكر أيضاً سنة الله سبحانه وتعالى في الأخذ في العاجلة أو الإرجاء إلى الأجلة وأن الخيرة في اختيار الله ومشيئته وإرادته وأمره، لوكان الإنسان مدركاً للحكمة العالية في تصريف شوؤن الكون، جاء ذلك في قوله تعالى: ﴿وربُك الغفور ذو الرحمة لويؤاخذهم بما كسبوا لعجل لهم العذاب بل لهم موعد لن يجدوا من دونه موئلاً ﴾.

وذكر في هذا المقطع ثلاث وقائع كان ظاهرها أن العاجلة خلاف المصلحة، ولكن عندما كشف النقاب عن السر الإلهي في ذلك، وبرزت الحكمة الدافعة، اختلف التقدير والتقويم للتصرفات، فقد كانت النظرة الظاهرة تقضي بإبقاء السفينة على حالها وهو أفضل لمصلحة المساكين – وترك الغلام على قيد الحياة أدخل للسرور على قلب والديه من قتله – وترك الجدار الأيل للسقوط أليق بتصرف أهل القرية البخلاء اللئام عقوبة لهم. ولكن حكمة الله سبحانه وتعالى وإرادته وأمره كان خلاف هذه الظواهر العاجلة، فكانت الأجلة أفضل للمساكين، وأقوم للأبوين الصالحين، وأحفظ لليتيمين في القرية.

هذه الأوجه التي أراها أحكم من غيرها في الربط بين المقطعين، أمًّا ما ذكره بعض المفسرين من ورود ذكر إبليس في المقطع السابق وذكر الشيطان في المقطع اللاحق. وذكر تمرد إبليس وتكبره عن سماع أمر ربه بالسجود لأدم فكانت عاقبته الطرد واللعنة، وعكس ذلك في قصة موسى عليه السلام حيث سمع أمر الله وأطاع وتواضع لله تعالى فذهب لتلقي العلم ممن هو دون شهرته ومكانته في قومه.

هذه الوجوه وغيرها أراها عابرة لا تخلو من التكلّف. وفيما ذكرتـه الغنية والكفاية بإذن الله.

# العرض الإجمالي للمقطع الرابع:

ذكرت في مقدمات تفسير هذه السورة الكريمة أن الأسلوب العام في مقاطع هذه السورة هو أسلوب القصة، كما ذكرت أن القصص التي ذكرت في هذه السورة قصص فريدة، حتى قصة موسى فتعتبر فريدة من وجه لأنها تتعلق بالسيرة الذاتية لموسى عليه السلام وبمداركه العلمية وتلمذته على الرجل الصالح الذي علمه ربه من لدنه علماً، أمّا قصص موسى عليه السلام الأخرى، فكلها تدور حول أوضاع بني إسرائيل ومهمة تبليغهم رسالات ربه، والمتاعب التي كان يقاسيها معهم. لذا أمكن القول إن القصص الأربع في سورة الكهف قصص فريدة في القرآن الكريم.

وذكرت أيضاً أن أسلوب القرآن الكريم في كثير من قصصه إغفال جزئيات كثيرة إمَّا لعدم تأثيرها في السياق والعبر المستقاة من القصة، أو تشويقاً للسامع وإفساحاً لمجال فكره وخياله لكي يملأ تلك الفجوات بالاحتمالات التي تخطر على باله، وفي ذلك تنشيط للذهن، وإثارة للتساؤلات لمتابعة الأحداث.

وتتبلور هذه الأسس في قصة موسى والخضر عليهما السلام في أبرز صورة:

- فالدافع لموسى عليه السلام في اتخاذ قرار بالسفر إلى مجمع البحرين
   لا وجود له في ثنايا القصة.
- ونفاجاً بالقصة وأحداثها وبموسى وفتاه وهما على متن الطريق وقد شرعا
   في السفر، وهما يتبادلان الحديث حول الوصول إلى الهدف والتصميم على ذلك.
- والمكان الذي كان منه الانطلاق مجهول وكذلك مكان اللقاء بالعبد الصالح وزمانه ولئن ذكر مجمع البحرين فهو غير معلوم بالتحديد لأحد من المفسرين.

وقل مثل ذلك في زمان الحادثة هل كان قبل خروج بني إسرائيل من مصر، أو بعد الخروج، وهل وقع قبل التيه أو أثناءه.

وهذا الفتى الذي رافق موسى عليه السلام من هو؟ ما دوره في مجريات الأحداث؟ ما مصيره بعد اللقاء بالعبد الصالح؟

\_ والعبد الصالح ما حقيقته؟ أنبي مرسل، أو ولي مكرم، أو عالم مطّلع؟ وما المدة التي قضياها مصطحبين؟ وما وجهته ومصيره بعد الفراق؟ وجو الغموض والمفاجآت الذي يلف القصة من أوّلها إلى آخرها ملائم تماماً للهدف منها، يقول سيد قطب رحمه الله تعالى في هذا الصدد: إن القوى الغيبية لتتحكم في القصة منذ نشأتها، فها هو ذا موسى يريد أن يلقى هذا الرجل الموعود، فيمضي في طريقه، ولكن فتاه ينسى غداءهما عند الصخرة، وكأنّما نسيه ليعودا فيجد هذا الرجل هناك ...).

(ولم ينبئنا القرآن باسم الرجل ـ تكملة للجو الغامض الذي يحيط بنا، وما قيمة اسمه؟ إنما يراد به أن يمثل الحكمة الإِلهية العليا، التي لا ترتب النتائج القريبة على المقدمات المنظورة بل تهدف إلى أغراض بعيدة لا تراها العين المحدودة، فعدم ذكر اسمه يتفق مع الشخصية المعنوية التي يمثلها. . .)(١).

وبعد أن يكشف الرجل ستر الغيب عن تصرفاته ليبرز الحكمة من ورائها يختفي من السياق كما بدا، لقد مضى في المجهول كما خرج من المجهول، فالقصة تمثّل الحكمة الكبرى، وهي لا تكشف عن نفسها إلا بمقدار ثم تبقى مغيبة في علم الله وراء الأستار...

ولولا أن السنة النبوية الشريفة أكملت جوانب وألقت الأضواء على بعض التفصيلات لما وجدنا إلى العلم الصحيح بها سبيلًا.

لذا أرى من اللزام عليّ أن أسرد ما ذكرته السنّة الصحيحة في هذا الشأن لنستعرض بعد ذلك العرض الإجمالي لمعاني الآيات الكريمة.

جاء في صحيح البخاري . . . عن سعيد بن جبير ، قال : قلت لابن عبّاس : إن نوفاً (٢) البكالي يزعم أن موسى صاحب الخضر عليه السلام ليس هو موسى صاحب

<sup>(</sup>١) في ظلال القرآن: ٢٢٨١/٤ باختصار وتصرّف.

<sup>(</sup>٢) نوف البكالي: أحد القصاص بالكوفة، وهو ابن امرأة كعب الأحبار، وكمان يروي عن كعب الإسرائيليات.

بني إسرائيل، قال ابن عبّاس: كذب عدو الله، حدَّثنا أبي بن كعب رضي الله عنه أنه سمع رسول الله ﷺ، يقول:

إنَّ موسى قام خطيباً في بني إسرائيل، فسئل: أي الناس أعلم؟ قال: أنا.

وفي روايـة قال رسـول الله ﷺ: موسى رسـول الله ذكّر النـاس يومـاً حتى إذا فاضت العيـون ورقت القلوب، ولِّي فـأدركـه رجـل فقـال: أي رسـول الله هـل في الأرض أحد أعلم منك؟ قال: لا \_ فعتب الله عليه إذ لم يردّ العلم إليه، فأوحى الله إليه، إنَّ لي عبداً بمجمع البحرين هو أعلم منك، قال موسى: يا رب فكيف لي به؟ قال: تأخذ معك حوتاً فتجعله في مكتل فحيثما فقدت الحوت فهو ثُمَّ، فأخذ حوتاً فجعله في مكتل ثم انطلق، وانطلق معه فتاه يـوشـع بن نون، حتّى إذا أتيـا الصخرة ـ وفي رواية: وفي أصل الصخرة عين يقال لها الحياة، لا يصيب من مائها شيء إلا حيى، فأصاب الحوت من ماء تلك العين فتحرك وانسل من المكتل فدخل البحر \_ وضعا رؤسهما فناما، واضطرب الحوت في المكتل فخرج منه فسقط في البحر فاتّخذ سبيله في البحر سرباً، وأمسك الله عن الحوت جرية الماء فصار عليه مثل الطاق، فلما استيقظ نسي صاحبه أن يخبره بالحوت فانطلقا بقية يومهما وليلتهما، حتى إذا كان من الغد، قال موسى لفتاه: ﴿ آتنا غدائنا لقد لقينا من سفرنا هذا نصباً ﴾ ولم يجد موسى النصب حتى جاوز المكان الذي أمره الله به قال له فتاه: ﴿ أُرأيت إذ أوينا إلى الصخرة فإنِّي نسيت الحوت وما أنسانيه إلَّا الشيطان أن أذكره واتخذ سبيله في البحر عجباً ﴾، قال: فكان للحوت سرباً ولموسى وفتاه عجباً، فقال: ﴿ ذلك ما كنا نبغ فارتدا على آثارهما قصصاً ﴾ قال فرجعا يقصّان أثرهما حتى انتهيا إلى الصخرة، فإذا رجل مسجَّى بثوب، فسلَّم عليه موسى، فقال: الخضر: وأنَّىٰ بأرضك السلام؟ \_ وفي رواية فوجدا خضراً على طنفسة خضراء على كبد البحر مسجّى بثوبه قد جعل طرفه تحت رجليه، وطرفه تحت رأسه، فسلَّم عليه موسى، فكشف عن وجهه، وقال: هل بأرضك من سلام؟ من أنت؟ قال أنا موسى \_ فقال موسى بني إسرائيل؟ قال: نعم، قال أتيتك لتعلمني مما علمت رشداً \_ وفي رواية قال له موسى: وما أدراك بموسى بني إسرائيل؟ قال: الذي

أدراك بي ودلَّك علي، قال لـ الخضر ما شأنك؟ قال: جئت لتعلَّمني مما علمت رشداً قال: أما كان لـك شغل في بني إسرائيل يشغلك؟ أما يكفيك التوراة ينزل عليك؟ \_ ﴿قال: إنَّك لن تستطيع معي صبراً ﴾ يا موسى إنِّي على علم من علم الله علمنيه لا تعلمه أنت، وأنت على علم من علم الله علمكه الله لا أعلمه، فقال موسى: وستجدني إن شاء الله صابراً ولا أعصى لك أمراً ﴾ قال له الخضر: ﴿ فإن اتبعتني فلا تسألني عن شيء حتى أحدث لك منه ذكراً ﴾ فانطلقا يمشيان على ساحل البحر، فمرت سفينة فكلموهم أن يحملوهم، فعرفوا الخضر فحملوهم بغير نول(١)، فلمًّا ركبًا في السفينة، لم يفجأ إلًّا والخضر قد قلع لوحاً من ألواح السفينة بالقدوم \_ وفي رواية فخرقها ووتد فيها وتداً \_ فقال لـه موسى: قد حملونا بغير نول فعمدت إلى سفينتهم فخرقها لتغرق أهلها؟ ﴿لقد جئت شيئاً إمراً ﴾ (٢)، ﴿قال: ألم أقل إنَّك لن تستطيع معي صبراً؟ قال: لا تؤاخذني بما نسيت ولا ترهقني من أمري عسراً ﴾ قال: رسول الله ﷺ «فكانت الأولى من موسى نسياناً، قال وجماء عصفور فوقع على حرف السفينة فنقر في البحر نقرة، فقال له الخضر ما علمي وعلمك من علم الله إلَّا مثل ما نقص هذا العصفور من هذا البحر، ثم خرجا من السفينة فبينما يمشيان على الساحل إذ أبصر الخضر غلاماً يلعب مع الغلمان، فأخذ الخضر رأسه بيده فاقتلعه بيده فقتله، فقال لـه موسى: ﴿ أقتلت نفساً زاكيةً بغير نفس، لقد جئت شيئاً نكراً قال ألم أقل لك إنَّك لن تستطيع معي صبراً ﴾، قال: وهذا أشد من الأولى، ﴿قَالَ: إِنْ سَأَلتُكَ عَنْ شَيء بعدها فلا تصاحبني قد بلغت من لدني عذراً، فانطلقا حتى إذا أتيا أهل قرية استطعما أهلها فأبوا أن يضيَّفوهما فوجدا فيها جداراً يريد أن ينقض ﴾ أي مائلاً: فقال الخضر بيده (فأقامه)، فقال موسى، قوم أتيناهم فلم يطعمونا ولم يضيّفونا (لو شئت لاتخذت عليه أجراً، قال: هذا فراق بيني وبينك إلى قوله: ذلك تأويل ما لم تسطع عليه صبراً ﴾، فقال: رسول الله ﷺ: وددنا

<sup>(</sup>١) النول: الأجر.

<sup>(</sup>٢) إمراً: أي منكراً من قولهم: أَمَرَ الأمر، أي كبر وكثر، كقولهم استفحل الأمر. انظر: المفردات: ٣٠.

أَنَّ موسى كان صبر حتى يقصّ الله علينا من خبرهما(١).

من خلال العرض القرآني للقصة، ومن خلال بعض التفصيلات في السنة النبويّة لها، يمكن تقسيم القصة إلى أربع فقرات:

- ١ \_ الانطلاق والبحث عن العبد الصالح.
  - ٢ \_ اللقاء والحوار.
  - ٣ \_ الصحبة الكريمة والأحداث العجيبة.
  - ٤ الفراق بعد تأويل التصرفات الغريبة.

ونظراً لطول الحديث عن أحداث القصة مجتمعة، فالأولى أن نذكر كل فقرة باستقلال في العرض الإجمالي، وكذلك في العظات والعبر، وسأحاول إلقاء الضوء على بعض الجوانب والإشكالات التي أثارها بعض المفسرين على نقاط في القصة من خلال العرض والمناقشة.

#### \* \* \*

## الانطلاق والبحث عن العبد الصالح:

تقدمت الإشارة إلى أن القرآن الكريم لم يذكر عن أسباب رحلة موسى عليه السلام للبحث عن العبد الصالح شيئاً.

إلا أن السنة النبوية أوضحت أن سبب الرحلة كان عتاب الله سبحانه وتعالى لنبيه موسى عليه السلام عندما سئل هل في الأرض أحد أعلم منك؟ قال: لا، فعتب الله عليه إذ لم يرد العلم إليه . . .

وقبل البدء بعرض أحداث الفقرة الأولى من هذا المقطع، أحب أن أتناول جانباً مما يورده القرآن الكريم من عتاب الله لأصفيائه من خلقه، وذلك لئلا يتسرب للنفوس شيء من وساوس الشيطان تجاه عصمة الأنبياء والمرسلين، ولكيلا تهتز الصورة المشرقة في أذهان المؤمنين عن رسل الله الكرام.

إن ما يرد في آيات الذكر الحكيم من عتاب لبعض الأنبياء والمرسلين نلحظ

<sup>(</sup>١) انظر صحيح البخاري، كتاب التفسير ٥/٢٣٢، وصحيح مسلم، كتاب الفضائل ١٠٣/٧.

فيه ثلاثة جوانب:

أولها: إثبات بشرية هؤلاء الأنبياء وأنهم وإن بلغوا قمة الكمالات البشرية فلا تزول عنهم صبغة البشر المخلوق الذي تتنازعه الطاقات والقوى المودعة فيه، فإن صلتهم بالملأ الأعلى، وسعيهم الحثيث لتطبيق ما يوحى إليهم والمسارعة إلى مرضاة الله سبحانه وتعالى يجعل منهم قدوة لأتباعهم في الإيمان والعمل الصالح، إلا أن دواعي الحاجة الإنسانية من طعام وشراب وسير في الأسواق للكسب والمعاش، وعدم الاطلاع على الغيب ومستقبل الأيام وما يعتورهم من مرض ونسيان وضعف في القوى الجسمية كل ذلك يؤكد بشريتهم فلا يستطيعون النجاة منها، وإلى هذا الجانب أشار القرآن الكريم في دحض شبهة من زعم أن عيسى وأمه الهين من دون الله (لقد لهرسول قد خلت من قبله الرسل وأمّه صدّيقة كانا يأكلان ما المسيح ابن مريم إلا رسول قد خلت من قبله الرسل وأمّه صدّيقة كانا يأكلان الطعام انظر كيف نبين لهم الأيات ثم انظر أنى يؤفكون [المائدة: ٧٢ — ٧٥].

فبلوغ الأنبياء عليهم صلوات الله وسلامه الدرجات العليا من القربى والطاعة لا تخرجهم عن طبيعة البشر ولا يجوز اتخاذهم شركاء مع الله سبحانه وتعالى.

وقد ضلت الأمم السابقة في هذا الأمر فاختلطت عليهم المقاييس، فبلغ من تقديسهم لأنبيائهم وصالحيهم أن عبدوهم من دون الله، كما فعلت النصارى فضلوا وأضلوا.

وأبرزت بعض الأمم جانب البشرية فيهم وضخمته ونفت عنهم المزايا التي يتميزون بها عن غيرهم، فنسبت إليهم كل نقيصة ظلماً وزوراً فضلوا وأضلوا، كما فعل اليهود في سير أنبيائهم. والمنهج العدل أن يعتقد في اصطفائهم من البشر لحمل رسالة ربهم وتبليغها إلى الناس على خير وجه، وصلتهم بالملأ الأعلى وتلقيهم عن طريق الوحي إليهم. وهي مكانة لا تدانيها مكانة غيرهم من البشر.

إلا أنهم يبقون من البشر ﴿قُلُ إِنَّمَا أَنَا بِشُرِ مِثْلُكُم يُوحِي إِلَي ﴾

فوجود النسيان والسهو من بعض الأنبياء تأكيد لهذا الجانب، من غير أن يؤشر على مكانتهم الرفيعة عند ربهم ومولاهم جل جلاله.

ثانيها: جانب تربوي تعليمي، إن الأنبياء عليهم الصلاة والسلام يمثلون قمة العبودية لله تعالى، وهم القدوة لغيرهم في ذلك.

كما أن سيرتهم الـذاتية هي النبراس لغيرهم أثناء السير إلى الله تعـالى فلئن وقع منهم بمقتضى الطبيعة البشـرية مـا يعاتبـون عليه سـرعان مـا يرجعـون إلى الله ويلتجئون إلى عفوه ومغفرته ويتفيئون ظلال رحمته ورضوانه.

إن في رسم معالم التوبة والاستغفار واستدرار الرحمة والرضوان من خلال سيرة الأنبياء تشريعاً للأمم، ولولم تكن هذه الوقائع في سيرهم فأنى للمذنبين أن يدركوا طريق الإنابة إلى ظلال رحمة ربهم.

إن في لجوء آدم عليه السلام إلى ربه بالابتهال، والإِنابة ﴿ رَبْنَا ظُلْمُنَا أَنْفُسُنَا وَانْ لَمُ تَغْفُرُ لَنَا وَتُرْحَمُنَا لَنْكُونُنَ مِنَ الْخَاسِرِينَ ﴾ [الأعراف: ٢٣].

وفي استسلام نوح عليه السلام لربه ورجوعه إليه، وإيشار رضوانه على ما تطلعت إليه نفسه بشأن ابنه أكبر المعالم التربوية إلى يوم القيامة.

﴿قال رب إني أعوذ بك أن أسألك ما ليس لي بـه علم وإلا تغفر لي وترحمني أكن من الخاسرين﴾ [هود: ٤٧].

وفي ابتهال ذي النون في بطن الحوت ﴿فنادى في الظلمات أنْ لا إله إلا أنت سبحانك إنى كنت من الظالمين﴾ [الأنبياء: ٨٧].

زاد لمن وقع في ضيق الدنيا وتقلبات أحوالها وسدت في وجهه السبل.

وفي إنابة داود عليه السلام واستغفاره وإقباله على ربه بالطاعة والعبادة إدراك للصلة بين العبد وخالقه ومولاه ومالكه ﴿. . . وظن داود أنّما فتنّاه فاستغفر ربه وخرّ راكعاً وأناب، فغفرنا له ذلك وإن له عندنا لزلفي وحسن مآب ﴿ [ص: ٢٤، ٢٥].

لو ترك البشر يشرعون لأنفسهم طريق التوبة والإنابة والاستغفار لما اهتدوا إلى رضوان ربهم، ولضلوا كما ضل من شرع لنفسه شؤون حياته الدنيوية إن «الدعاء هو العبادة»(١) والشرائع التعبدية كلها من الله سبحانه وتعالى وليس لأحد أن يشرع

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي في كتاب التفسير: ١٧٩/٤.

لنفسه والمقربون إلى الله سبحانه وتعالى يدركون ما يليق بالذات القدسية من كمالات وما تنزه عنها الذات القدسية من نقص ومحال، والبشر عاجزون عن ذلك فما يكون كمالاً في حق البشر قد يكون نقصاً محالاً على الذات الإلهية إن وجود الولد والزوجة والقرين والشريك من متطلبات الحياة الإنسانية وتعتبر من الكمالات البشرية ومَنْ عَدِمَها اشتكى من نقص في نفسه،

أما بالنسبة لله تعالى: ﴿وقالوا اتخذ الرحمن ولداً، لقد جئتم شيئاً إدّاً، تكاد السماوات يتفطرن منه وتنشق الأرض وتخرّ الجبال هدّاً، أن دَعَوْا للرحمن ولداً، وما ينبغي للرحمن أن يتخذ ولداً، إن كل من في السماوات والأرض إلا آتي الرحمن عبداً ﴾ [مريم: ٨٨ ـ ٩٣]. ﴿وجعلوا لله شركاءَ الجنّ وخلقهم وخرقوا له بنين وبنات بغير علم سبحانه وتعالى عما يصفون، بديع السماوات والأرض أتى يكون له ولد ولم تكن له صاحبة وخلق كل شيء وهو بكل شيء عليم، ذلكم الله ربكم لا إله إلا هو خالق كل شيء فاعبدوه وهو على كل شيء وكيل، لا تدركه الأبصار وهو اللطيف الخبير ﴾ [الأنعام: ١٠٠ ـ ١٠٠].

ثالثها: إن من يمعن النظر في الأقوال والأعمال التي عوتب عليها الأنبياء صلوات الله عليهم يجدها لا تخرج عن دائرة الأقوال والأفعال التي تدخل في دائرة الاجتهاد وورود الاحتمالات عليها، والموقف الذي اتخذه النبي في الغالب يكون مما يقال عنه أن الأولى كان الوجه الآخر، إلا أن هذه الأولوية لا تدرك إلا بعد التنبيه الرباني ولا يمكن الاستدلال عليها بالظواهر والأسباب المتاحة عند وجود الحادثة. وإلا لأدى إلى ارتكاب النبي المخالفة الواضحة وهم منزهون عن ذلك.

وإذا كان العتاب يرد على خلاف الأولىٰ، والتهديد يـرد على الأمر المفـروض غير الواقـع(١).

<sup>(</sup>۱) كما في قوله تعالى: ﴿ولو تقوّل علينا بعض الأقاويل لأخذنا منه باليمين ثم لقطعنا منه الوتين فما منكم من أحد عنه حاجزين﴾ [الحاقة: ٤٤ ـ ٤٧]. وكقوله: ﴿لئن أشركت ليحبطن عملك ولتكونن من الخاسرين﴾ [الزمر: ٦٥].

ولمن العتاب؟ ولمن التهديد؟ لصفوة الله من خلقه وأنبيائه المرسلين إلى عباده فكيف يكون الحال بالنسبة لمن خالف صريح أمره وارتكب صريح نهيه وعصى محكم شرعه.

إن في ذكر هذه الألوان من العتاب إيجاد حاجز نفسي بين العباد وبين المعصية ومخالفة شرائع الله.

وبالنسبة لمعاتبة موسى عليه السلام التي نحن بصدد الحديث عنها فهناك احتمالان لا ثالث لهما:

(أ) إنه نسي رد الأمر إلى الله سبحانه وتعالى، كما نسي غيره من الأنبياء والمرسلين: كما نسي آدم عليه الصلاة والسلام، وكما نسي سليمان عليه السلام وكما نسي محمد ولا تقولن لشيء إني فاعل ذلك غداً إلا أن يشاء الله واذكر ربك إذا نسيت.

ولكن النسيان في أمور الشرائع والعبادات لا يخلو من نوع من الأثر والتعقيب أو التعليق، فالنسيان في بعض العبادات يجبر بعمل لاحق كالصلاة، وفي بعض المعاملات بتحمل الآثار المالية وإن كانت المؤاخذة الأخروية غير واردة في شأن النسيان فإن التنبيه أو العتاب الدنيوي مما يقوم الأمر ويعدله.

هذا لعامة الناس، فكيف الأمر بالنسبة للقدوة وأئمة الهدى الذين تكون أقوالهم وأفعالهم وإقرارهم تشريعاً.

(ب) إن موسى عليه السلام عندما نفى أن يكون من الناس من هو أعلم منه، إنما قصد الناس من أمته من بني إسرائيل وفي أمور الشرائع التي كلف بها ومن المعلوم عند العلماء، أن الرسول أعلم الناس بأمور الشرائع المنزلة عليه.

فيستحيل أن يكون في أمته من هو أعلم منه ولو بجزئية من الشريعة لأن في ذلك خدشاً لمقام النبوة.

وقد ذهب بعض العلماء كالإمام الفخر الرازي إلى أن النبي أعلم الناس من أمته بجميع العلوم الموجودة في عهده \_ ولم يقصرها على الشرائع \_ لذات

السبب السابق لذا رجح الفخر الرازي أن الذي ﴿عنده علم من الكتاب﴾ هو سليمان عليه السلام نفسه وليس أحد أتباعه المؤمنين به(١).

وإني وإن كنت لا أميل إلى ما ذهب إليه الرازي، إلا أن مبدأ كون الرسول أعلم أمته بالشرائع المنزلة عليه مبدأ متفق عليه بين العلماء فقول موسى عليه السلام كان من هذا القبيل، فأخبر عن ظاهر علمه بالمبدأ المقرر.

إلا أن الصلة القلبية للأنبياء بمصدر الوحي والعلوم الربانية تعطي لـدائـرة المدارك أفقاً أوسع، ودقـة أبلغ، فكان العتـاب الإلهي، لأن صيغة التعبير جاءت عامة من غير تخصيص ومطلقة من غير تقييد.

أقدم هذه الأسس بين يدي البحث في قصة موسى والخضر عليهما السلام مخافة أن تند بالقلم كلمة أسيء فيها الأدب مع مقام نبي الله موسى عليه السلام، أو يفهم أحد القراء عبارة على خلاف ما أقصد فتورث شبهة في النفس أو استهانة بحق نبي الله، وفي ذلك مزلق وإلحاد في دين الله، ﴿قولوا آمنا بالله وما أُنزل إلينا وما أُنزل إلي إبراهيم وإسماعيل وإسحاق ويعقوب والأسباط وما أوتي موسى وعيسى وما أوتي النبيون من ربهم لا نفرق بين أحد منهم ونحن له مسلمون [البقرة: ١٣٦].

وأعود إلى سياق فقرة انطلاق موسى عليه السلام للبحث عن العبد الصالح إننا نستشف من افتتاحية الفقرة أن موسى عليه السلام كان قد تلقى أمراً من ربه للذهاب إلى العبد الصالح والتعلم منه بدليل هذا الجزم والتصميم ﴿لا أبرح حتى أبلغ مجمع البحرين أو أمضي حقبا﴾، لولم يكن الأمر واجباً عليه لكان له في بني إسرائيل ما يشغله، ولما كان له أن يتركهم أحقاباً من الزمان وإذا أدركنا أن الحقب فسر بالدهر، والحقبة الواحدة تبلغ ثمانين عاماً وقيل أكثر، إذا علمنا ذلك وأدركنا مدى العزم والتصميم الذي كان عليه موسى عليه السلام للظفر بالعبد الصالح، فلا يكون ذلك إلا عن تكليف كلف به.

ومرة أخرى نفاجأ بوجود الحوت معهما ولم يحدثنا النص القرآني عن حكمة

<sup>(</sup>١) انظر تفسيره مفاتيح الغيب: ١٩٧/٢٤.

وجوده إلا أن السنة النبوية بينت لنا أيضاً سبب حمله معهم، وهو أن عودة الحياة إليه علامة وصولهم إلى مجمع البحرين مكان وجود العبد الصالح \_ وأستبعد ما ذهب إليه بعض المفسرين من أنهم حملوه زاداً للسفر، لأن نص الحديث النبوي جعله أمارة البلوغ واللقاء \_ والقصة مليئة بالمفاجآت وخوارق العادات، التي تبرز جانب قصور العلم البشري، وإحاطة المشيئة الإلهية بالكون وتصريف شؤونه.

فلما جلس موسى عليه السلام وفتاه على الصخرة، وكان المفروض أن الفتى مكلف بالحراسة والخدمة ومراقبة الحوت في المكتل، وإخبار موسى عليه السلام بكل ما يطرأ، إلا أن النسيان الذي لا يعهد في مثل هذه الحالة يطرأ على الفتى يوشع بن نون فينسى عودة الحياة إلى الحوت وخروجه من المكتل وذهابه في البحر، وبقاء السرب في البحر، إن أي أمر عادي في حياة الإنسان يمكن أن يغفل عنه بحكم الإلف والعادة، أما مثل هذه الخوارق فلو حدثت مرة واحدة لبقي القلب والعقل والفكر مشغولاً بها طيلة العمر، فما بالك إذا كانت شؤون السفر والحصول على المبتغى مترتباً على عودة الحياة إلى الحوت.

إنها دروس ربانية، ثم لا يشعران بالتعب والحاجة إلى الراحة والطعام إلا بعد مضي بقية اليوم وليلة كاملة من الحادثة، ولا يخطر الأمر على بال الفتى إلا بمناسبة الرجوع إلى المكتل لإخراج الطعام، والشيء بالشيء يذكر ﴿قال أرأيتَ إذ أوينا إلى الصخرة فإني نسيت الحوت وما أنسانيه إلا الشيطان أن أذكره واتخذ سببيله في البحر عجباً ﴾.

وعادا أدراجهما فقد تحققت أمارة اللقاء، لكن الصخور تتشابه فأين الصخرة التي أويا إليها، إلا أن العلامة الجديدة للاستدلال كان ذاك النفق الذي تركه الحوت كالطاق في البحر، وتماسك الماء عن الجريان عليه بمشيئة الله تعالى: ﴿فارتـدا على آثارهما قصصاً، فوجدا عبداً من عبادنا... ﴾.

## العظات والعبر من فقرة الانطلاق والبحث عن العبد الصالح:

١ \_ مشروعية الرحلة في طلب العلم.

٢ – من الأدب الإسلامي التلطف مع الخدم والعبيد، ومناداتهم بالأسماء المحببة وفي الحديث «لا يقل أحدكم عبدي وأمتي وليقل فتاي وفتاتي»(١).

٣\_ في اصطحاب موسى عليه السلام لفتاه مشروعية اتخاذ الرفيق للاستئناس والاستعانة به عندالحاجة.

٤ ــ من شرط الرفقة في السفر أن يكون أحدهم أميراً، وعلى الأمير أن يعلم
 صحبه عزيمته ومقصده ويخبر عن مدة مكثه في سفره.

٥ مما ينظم شؤون السفر ويخفف الأعباء وين لد من التلاحم والترابط بين المسافرين توزيع الأدوار والمهمات، إلا أن الجميع يتضامنون في تحمل المسؤولية ولو كان الخطأ أو النسيان من فرد واحد. لذا نسب النسيان إلى موسى وفتاه وإن كان حصوله من الفتى ﴿ فلما بلغا مجمع بينهما نسيا حوتهما ﴾ .

﴿قال أرأيت إذا أوينا إلى الصخرة فإني نسيت الحوت﴾.

7 - في نسيان الفتى حادثة عودة الحياة إلى الحوت وانسلاله من المكتل واتخاذه السرب في البحر، وعدم جرية الماء على هذا السرب - وكلها خوارق - في هذا النسيان، تنبيه رباني على أن كسب العلم لا يتم إلا بإرادة الله ومشيئته كما أن ثبوته وبقاءه لدى الإنسان لا يتم إلا بإرادته ومشيئته مهما بذل الإنسان من جهد وحرص على ذلك.

٧ \_ في نسبة النسيان إلى الشيطان أدب قرآني رفيع وهو تنزيه الله سبحانه وتعالى عن إسناد فعل المكروهات والمحقرات وغير ذلك إليه علماً أن الفاعل

<sup>(</sup>١) رواه الإمام أحمد في المسند: ٢/٤٤٤؛ والإمام مسلم في صحيحه كتاب الألفاظ من الأدب: ٤٦/٧.

الحقيقي لكل ذلك هو الله سبحانه وتعالى لا خالق ولا فاعل على الحقيقة سواه. وهو من قبيل ﴿وَإِذَا مُرْضَتُ فَهُو يَشْفَيْـنَ﴾ [الشعراء: ٨٠].

#### اللقاء والحوار:

هذه الفقرة على وجازتها واختصار عباراتها تعدُّ من الـذخائـر القـرآنيـة التي لا يحـاط بمعانيها وقد استنبط المفسـرون آداباً وحكماً من هذه الآيـات المعدودة، وسأذكر طرفاً من هذه الحكم عند الحديث عن العظات والعبر.

لكني أذكر قبل ذلك: المنزلق الذي هلك فيه بعض الناس.

لقد ضلت طائفتان في شأن أفضلية موسى على الخضر عليهما السلام، والمنطلق الذي انطلقوا منه أن الأستاذ ينبغي أن يكون أفضل من التلميذ فكيف يذهب موسى عليه السلام للتلقي من الخضر عليه السلام؟

فذهبت طائفة \_ مقتفية أثـر اليهود \_ إلى أن مـوسى المذكـور في القصة ليس موسى بن عمران رسول الله، وإنما هو رجل آخر من بني إسرائيل وكان نوف البكالي يقول بهذا وهو ما رد عليه عبد الله بن عبـاس رضي الله عنهما كمـا تقدم في حـديث البخاري.

والـدافـع لهذه الـطائفة للذهـاب هذا المـذهب هو أن في هـذا التلقي ازدراء وتحقيراً لنبـي الله موسى عليه السلام، وهم يريدون بهذا الإنكار إبعاده عن ذلك.

وضلت طائفة أخرى عندما قررت المبدأ نفسه وقالت إن الأستاذ ينبغي أن يكون أفضل من التلميذ، ولما ثبت أن نبي الله موسى عليه السلام ذهب إلى ولي الله الخضر عليه السلام، فالخضر أفضل من موسى والولي أفضل من النبي، وعمموا هذه القاعدة إلى أبعد من ذلك ليقولوا، إن الولي قد يصل إلى مرتبة لا يبلغها ملك مقرب ولا نبي مرسل. وهذه ضلالة وجهالة، فالولي أحد أتباع نبي من الأنبياء وأحد المتلقين لشرائع الله عن طريق النبي، فكيف يكون أفضل من النبي نفسه أو تكون مرتبة أعلى من مرتبة النبي؟.

وقد ذهب ابن حجر العسقلاني في فتح الباري إلى كفر القائلين بهذا القول لمخالفتهم أمراً معلوماً من الدين بالضرورة.

والقول الحق في ذلك: أن الخصوصية لا تقتضي الأفضلية، كما أن الأفضل قد يتلقى من الفاضل، ولا يعد ذلك نزولاً للمتلقي عن مرتبته أو مكانته أو ازدراء له وتحقيراً.

وموسى عليه السلام أفضل من الخضر بالاتفاق، لأنه نبي ورسول، أنزل الله عليه التوراة وأسمعه كلامه ﴿قال يا موسى إني اصطفيتك على الناس برسالاتي وبكلامي ﴾ كما أنه من أولي العزم من الرسل المذكورين في قول الله تعالى: ﴿وإذ أخذنا من النبيين ميثاقهم ومنك ومن نوح وإبراهيم وموسى وعيسى ابن مريم وأخذنا منهم ميثاقاً غليظاً ﴾ [الأحزاب: ٧]. والخضر عليه السلام مختلف في نبوته، وليس رسولاً باتفاق(١).

وخلال اللقاء القصير تدور محاورة بين الرجل الصالح وبين موسى عليه السلام، نلاحظ فيها شخصية الرجل الصالح المملية للشروط، الواقفة موقف

<sup>(</sup>١) ذهب جمهور العلماء من أهل السنة والجماعة إلى التفريق بين النبي والرسول: فالنبي: من أتاه الوحى من الله ونزل عليه الملك بالوحى.

والرسول: من يأتي بشرع على الابتداء أو بنسخ بعض أحكام شريعة قبله.

فكل رسول نبي لا العكس. انظر: أصول الدين لأبي منصور البغدادي: ١٥٤.

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية:

<sup>(</sup>النبي هو الذي ينبئه الله وهوينبىء بما أنبأ الله به، فإن أرسل مع ذلك إلى من خالف أمر الله ليبلغه رسالة من الله إليه فهورسول وأما إذا كان إنما يعمل بالشريعة قبله ولم يرسل هو إلى أحد يبلغه عن الله رسالة فهو نبى وليس برسول). انظر: كتاب النبوات: ١٧٢.

فالتفريق عند ابن تيمية ينصب على قضية المبلغين أو المكلفين فإن كانوا من أتباع شريعة سابقة ووجد فيهم التقاعس عن أمور الشريعة فالنبي يجدد أمر الشريعة في نفوس هؤلاء وفي الأصل لم يكونوا مخالفين معاندين أما الرسول فيرسل إلى قوم مخالفين ليبلغهم رسالات الله سواء كانت شريعة منزلة عليه ابتداء أو شريعة رسول سابقة عليه.

بينما التفريق بين النبي والرسول على قول أبي منصور البغدادي فينصب على الشريعة نفسها فالنبي يكون على شريعة نبي سابق عليه، يوحى إليه لتجديدها في نفوس الأتباع أو دعوة المخالفين إليها.

أما الرسول فيأتي بشريعة مستقلة ابتداءً أو بنسخ وزيادة أو تعديل في شريعة من سبقه.

المعلم المربي، الواثقة من نفسها المتحدثة عن الحقائق الغيبية.

كما نلاحظ شخصية موسى عليه السلام المتلهفة لطلب المعرفة، المتواضعة أشد درجات التواضع، الحريصة على الظفر بالقبول عند الرجل الصالح ولقد أشارت الآيات الكريمة إلى جانب من تفخيم شأن الرجل الصالح، فهو عبد من خواص عبيد الله، المنسوبين إلى الله جل جلاله والعبودية منتهى درجات الكمالات الإنسانية وما ذكر أحد في القرآن الكريم بصفة العبودية المنسوبة إلى الله تعالى إلا في سياق التكريم والتشريف(۱).

كما أن في ذكر إيتائه رحمة من عند الله إضفاء مزايا جليلة على مكانته وفي ذكر تعليمه العلم اللدني تشريف وتوقير له. كل ذلك في قوله تعالى ﴿فوجدا عبداً من عبادنا آتيناه رحمة من عندنا وعلمناه من لدنا علماً ﴾.

ولعل سياق النص الكريم يدل بإشاراته وظلاله إلى ما ورد في الحديث الصحيح من سبب خروج موسى عليه السلام، وعتب الله سبحانه وتعالى له. ليلقى من الرجل الصالح لوناً من ألوان الاستعلاء بالعلم اللدني. ولكن هذا الاستعلاء لا يخرجه من إعادة الفضل والنعمة إلى مسديه كما ورد في صحيح البخاري: «... فسلّم عليه موسى فكشف عن وجهه وقال: هل بأرضك من سلام، من أنت؟ قال: أنا موسى، قال موسى بني إسرائيل؟ قال: نعم، قال فما شأنك؟ قال: جئت لتعلمني مما علّمت رشداً، قال: أما يكفيك أن التوراة بيدك؛ وأن الوحي يأتيك؟ يا موسى إنّ لي علماً لا ينبغي لك أن تعلمه، وإن لك علماً لا ينبغي لي أن أعلمه. . . فأخد طائر بمنقاره من البحر» (قال: والله ما علمي وعلمك في جنب علم الله إلا كما أخذ هذا الطائر بمنقاره من البحر» (٢).

إن الإشارة إلى سعة علم الله في هذا الموقف تذكير لموسى عليه السلام

<sup>(</sup>١) انظر: مقطع افتتاحية سورة الكهف عند الحديث عن قوله تعالى: ﴿الحمد لله الذي أنـزل على عبده الكتاب﴾: ١٩٣ من الكتاب.

<sup>(</sup>٢) انظر: صحيح البخاري، كتاب التفسير: ٥/٢٣٣.

لساعة النسيان التي كانت وراء هذه الرحلة العلمية (١). وهي في نفس الوقت من الحوافز لحرص موسى عليه السلام للمصاحبة والتلقي، لذا نراه يوافق مسبقاً على الشروط وأنه سيكون عند حسن ظن العبد الصالح به، ولا ينسى أن يربط ذلك بالمشيئة الربانية ﴿قال ستجدني إن شاء الله صابراً ولا أعصي لك أمراً ﴾.

ووقفة مع دلالات هذه الفقرة وعظاتها وعبرها.

<sup>(</sup>۱) ذهب المفسرون مذهبين في الدافع للخضر عليه السلام إلى القول: ﴿إنك لن تستطيع معي صبراً وكيف تصبر على ما لم تحط به خُبراً ﴿ في بداية اللقاء. الأول: لبيان أن المجال الذي يعمل فيه \_ تنفيذاً لأوامر ربه \_ غير المجال الذي كلف به موسى لأداء رسالة ربه، ولكي لا يتوهم موسى أنه يتهمه بالقصور أو العجز، فأسرع إلى بيان السبب، بأن هذا ليس مما كلف به موسى والأنبياء المرسلون الآخرون، بل هو من الأشياء التي لم يحط بها البشر خبراً، فإن لم يصبر عليها موسى فليس مؤاخذاً ولا متهماً بالتقصير، فقال: ﴿ وكيف تصبر على ما لم تحط به خُبراً ﴾، تبريراً وإعذاراً مسبقاً لموسى إن لم يصبر. والمذهب الثاني للمفسرين: هو أن الخضر اختار الكلمات والأسلوب قصداً إلى التعليم وإبراز مكانة العلم وعزته، لذا جاء قوله مؤكداً بخمس مؤكدات:

<sup>(</sup>أ) (إن) المفيدة للتوكيد.

 <sup>(</sup>ب) لسن والنفي بها آكد من النفي بغيرها من أدوات النفي.

<sup>(</sup>ج) العدول عن \_ لن تصبر \_ إلى قوله: ﴿ لن تستطيع معي صبراً ﴾ وذاك يفيد نفي الصبر بطريق برهاني فكأنه قال له: إني مطلع على أحوالك وقدرتك على الاحتمال فوجدتك بعد المعاينة أنك لا تستطيع الصبر.

<sup>(</sup>د) تنكير (صبراً) في سياق النفي، والنكرة في سياق النفي تفيد العموم، فكأنه قال: لا تصبر معي أصلاً شيئاً ولو يسيراً من الصبر.

<sup>(</sup>ه) ثم تعليل عدم الصبر بعدم إحاطته بهذه الأمور مؤكد خامس.

فعلى هذا المذهب قول الخضر: ﴿إنك لن تستطيع معي صبراً وكيف تصبر على ما لم تحط به خبراً وتعجيب من شأنه وتوجيه تربوي لاستشرافه وعزمه.

ولعل ما تقدم في الحديث الصحيح من دوافع الخروج ونقاط الحوار بينهما يرجع المذهب الثاني. وهو الذي رجحته وجريت عليه في الفقرات اللاحقة.

## العظات والعبر من فقرة اللقاء والحوار:

ا ـ تواضع الطالب للمعلم وإشعاره بهذا التواضع، يكون أدعى إلى توجه المعلم القلبي، فيبارك الله في العلم وتفتح آفاق المعرفة أمام الطالب ويبرز هذا التواضع في مخاطبة موسى عليه السلام للعبد الصالح بصيغة الاستفهام ﴿هل أتبعك؟﴾، أي هل تأذن لي أن أكون لك تبعاً؟، ولم يقيد هذه التبعية بجانب من جوانب الصحبة أو الخدمة وإنَّما أطلقها، وفي ذلك إبراز لجانب الثقة المطلقة في المعلم.

٢ – رفع المعلم إلى مقام رفيع والاعتراف له بالأستاذية، وإنزال النفس مكان التلمذة، تقدير لمكانة الأستاذ، وتواضع وهضم نفس من جانب الطالب، وهو من أسباب حصول النفع بإذن الله للطالب، لأن استشعار الطالب بهذا الفارق الكبير بينه وبين معلمه يزيده حرصاً على عدم تفويت شيء مما يقوله معلمه، بينما تكبر الطالب ورؤيته نفسه أنه أعظم قدراً، أو أكثر فهماً من أستاذه فمن الحواجب التي تحجب بين الطالب والفائدة من هذا الأستاذ(١).

أبرز موسى عليه السلام هذا الجانب من الفرق بينه وبين العبد الصالح بقوله ﴿على أَن تعلِّمني ما علمت﴾، فعلم الخضر عليه السلام قد تلقاه من الله جل جلاله، يدلّ على ذلك سياق الآيات (وعلمناه) وبناء الفعل للمفعول (علَّمت).

أمَّا تعليم موسى فيكون على يد العبد الصالح (تعلمني) • وكأنَّه يقول إنَّ الفرق بين علمك وعلمي كالفرق بين المعلمين ، وهذا منتهى التقدير والاعتراف بالمنّة ، كما قيل (من علَّمني حرفاً كنتُ له عبداً) وقال شعبة : من أخذت منه أربعة أحاديث أقررت له بالعبودية حياتي .

<sup>(</sup>١) يقول الإِمام النووي: قال محمد بن سيرين ومالك بن أنس وغيرهما من السلف: هذا العلم دين فانظروا عمن تأخذون دينكم.

وعليه أن ينظر معلمه بعين الاحترام ويعتقد كمال أهليته ورجحانه على طبقته فإنه أقرب إلى انتفاعه به، وكان بعض المتقدمين إذا ذهب إلى معلمه تصدق بشيء وقال: اللهم استر عيب معلمي عني ولا تذهب بركة علمه مني. انظر التبيان في آداب حملة القرآن/٢٣.

٣ \_ وفي (من) التبعيضية (ممًا) إشارة إلى جانبين:

\* أنَّ موسى عليه السلام لا يريد إرهاق الأستاذ ومطالبته بكل ما عنده وإنَّما يكتفي ببعض ما عنده الذي يراه الأستاذ صغيراً أو قليلاً ولكنه في حدِّ ذاته علم راشد عظيم.

\* وأيضاً بيان لجانب من تواضع موسى واستدرار عطف أستاذه لقبوله طالباً عنده. فالفقير الذي يقول للغني: (أعطني من بعض ما أعطاك الله) يظهر قناعته باليسير ويبرز سعة ما عند الغنى وأن ذلك لا يرهقه.

٤ ــ العلوم التي يحرص عليها هي العلوم الراشدة وهي الوسيلة إلى الفلاح،
 وذلك تزكية للعلم لدى العبد الصالح (مما علمت رشداً).

٥ \_ في تواضع موسى عليه السلام على الرغم من مكانته وشرفه في قومه. والحرص الشديد الذي أظهره لطلب العلم رفع لمكانة العلم والعلماء، وبيان أن الشرف يزداد بالعلم وأن التواضع في سبيل طلبه رفع للمكانة.

يقول ابن عبَّاس رضي الله عنهما: (ذلك طالباً فعززت مطلوباً)(١).

٦ على المتعلم أن لا يعترض على أستاذه في بداية الطلب، لأن ذلك قد يؤدي إلى حرمانه من علوم أستاذه، وخاصةً إذا لم تتبين له الطريقة المناسبة في توجيه السؤال بحيث لا يزعج أستاذه.

وكم كان أسلوب السؤال سبباً في الغضب والحرمان والعتاب:

انظر إلى أسلوب بني إسرائيل في الطلب ﴿.. قالوا ادع لنا ربك... ﴾ [البقرة: ٦٨].

وإلى أسلوب استفسار الحواريين ﴿ . . يا عيسى ابن مريم هل يستطيع ربك أن ينزل علينا مائدة من السماء؟! ﴾ [المائدة: ١١٢].

فكأنه رب موسى وعيسى وليس ربهم؟ علماً أن القوم مؤمنون بالله وبرسالة النبيّ الذي يخاطبونه؟!

<sup>(</sup>١) انظر التبيان في آداب حملة القرآن: ٢٦.

بينما نجد الأسلوب القمين بالإجابة في دعاء عيسىٰ عليه السلام ربه ﴿قَالُ عَيْسَى عَلَيْهُ السَّلَامِ رَبُّهُ ﴿قَالُ عَيْسَى بَنْ مُرِيمُ اللَّهُمُ رَبَّنَا أَنْزُلُ عَلَيْنَا مَائَدَةً مَنَ السَّمَاءُ تَكُونُ لَنَّا عَيْداً لأَوّلْنَا وآخرناً وآخرناً وآيّةً منك وارزقنا وأنت خير الرَّازقين﴾ [المائدة: ١١٤].

٧ \_ إذا شعر المعلم أن تلميذه ليس مبتدئاً، وأن علومه السابقة تهيء له كثرة الاعتراضات والمناقشات، للمعلم أن يملي عليه شروطه التي تهييء الظروف المناسبة لأداء رسالة التعليم، وعند عدم الالتزام بالشروط له أن يشترط المفارقة ويطلبها.

٨ ــ للأستاذ أن يكشف عن جوانب النقص في معلومات تلميذه، ويعرّف بحقيقة علمه القاصر ــ وذلك من باب التأديب لا التحقير ــ ولكيلا تأخذه النخوة والغرور العلمي.

٩ وللأستاذ أن يختبر مدى إخلاص الطالب ورغبته الصادقة في التحصيل ومدى قدرته على غلظة الأستاذ وجفائه.

كل ذلك نأخذه من إيحاءات قول الخضر عليه السلام: ﴿إِنَّكَ لَن تستطيع معي صبراً وكيف تصبر على ما لم تحط به خبراً ﴾.

• ١ - ولطالب العلم - بعد الاعتماد على الله سبحانه وتعالى وربط الأمر بمشيئة مولاه - أن يُري الأستاذ من نفسه الجلد والتحمل والمصابرة، وأن عين الأستاذ ستقر به وأنه سيجده حيث يحب، وذلك تحدّثاً بفضل الله ونعمته عليه واستظهاراً لرغبته الصادقة في الطلب - لا من باب تزكية النفس أو الرياء - .

﴿قَالَ سَتَجَدُنِي إِنْ شَاءَ اللهِ صَابِراً وَلا أَعْصِي لَكُ أَمْراً ﴾ .

## الصحبة الكريمة والأحداث العجيبة:

بعد ذاك الحوار المعبّر ذي المغزى، انطلق الركب الكريم (١)، واقتصر النص القرآني على الأحداث ذات الشأن في هذه الرحلة ــ كما هـو الحال في شأن القصص القرآني ــ ولم يحدد الاتجاه والمقصد، وكأنها رحلة مطلقة متروكة

<sup>(</sup>١) أسدل الستار على فتى موسى من وقت اللقاء، وسيقت القصة بأسلوب المثنى مما يدل على =

لمجريات الأحداث، ليكون الموقف المناسب تجاه الحدث الطارىء، هذا ما يبدو في الظاهر، أما في علم الغيب فلا صدفة ولا مفاجأة، بل الأمور تجري حسب تقدير العليم بها.

ويمر الركب على مساكين يعملون في البحر، على سفينة لهم، ينقلون الناس من ساحل البحر إلى آخر، لقاء أجر معلوم، فيعرفون الرجل الصالح فيحملونه وصاحبه من غير أجر تكريماً وتقديراً،

فلا يلبث الخضر أن ينزوي إلى طرف من السفينة ليقلع لوحاً من خشبها، ويوتد مكان الخرق وتداً ليحد من تسرب الماء إليها، ولا يملك موسى نفسه من الغضب والانفعال تجاه هذا التصرف، كيف يقابل إحسان القوم بمثل هذا التصرف؟! ثم بأي وجه حق يعتدي على مالهم بالإتلاف؟! وكونهم مساكين تستدر حالهم العطف وتثير الشفقة عليهم.

ومن شأن هذا الخرق أن يغرق ركّاب السفينة الأبرياء، فما وجه المشروعية في كل ذلك؟! (قال: أخرقتها لتغرق أهلها لقد جئت شيئًا إمراً) إنَّ هذا العمل بالمقاييس الظاهرة ـ وما يحتمل أن يترتب عليه من المهالك أمر عظيم ولا شك.

ولكن الرجل الصالح ينظر إلى المسألة من زاوية أخرى، بناءً على الحكمة العليا والمصلحة الآجلة، وتطبيقاً للقاعدة الشرعية المتفق عليها بين العلماء الربانيين (يتحمل الضرر الأدنى لدفع الضرر الأقوى) فيذكّر موسى عليه السلام ﴿ألم أقل إنّك لن تستطيع معي صبراً ﴾. وتهدأ نفس موسى عليه السلام ويذكر العهد الذي قطعه على نفسه بعدم الاعتراض والاستفسار، حتى يكون الخضر هو البادىء بالتوضيح والبيان، وتطمئن نفسه إلى أن صاحبه ليس كسائر الأصحاب، وإنّما هو رجل ربّاني على جانب من العلم لا يعلمه موسى.

أنه لم يكن مع موسى والرجل الصالح أثناء الرحلة، وأغلب الظن أن موسى أمره بالعودة إلى موطنه، لأن مدة الرحلة لم تكن معلومة لديه، ولعلّ عدم ذكر موسى له عند اللقاء بالرجل الصالح أمارة على أن الأمر كله من الأسرار الربانية بين موسى وربه عزّ وجلّ. . .

ومرةً أخرى نتساءل: كيف ينسى موسى عليه السلام في هذا الموقف الدقيق العام على الرغم أن استمرار الصحبة، وحصول العلم الراشد الذي يتوقع أن يتعلمه منها مبني على عدم الاعتراض والاستفسار؟!

نقول في الجواب كما قلنا في الحكمة في نسيان الحوت، ليعلم الإنسان أن تحصيل أي علم مهما صغر أو كبر، واستمراره وبقاءه مهما طال الوقت أو قصر، مرتبط بمشيئة الله تعالى وإرادته، ولا يمكن أن يحصل شيء من ذلك إلا بتوفيقه ورضاه.

وبعد اعتذار موسى عليه السلام عن نسيانه، وطلبه السماح من صاحبه بالتغاضي عما بدر، وأن لا يحاسبه عليه فيشق عليه الأمر، ويرهق من أمره. انطلقا فمرا على مجموعة من الغلمان يلعبون، فرأى الخضر غلاماً هو أضوؤهم وجهاً وأحسنهم مظهراً، فتقدّم إليه واحتز رأسه فاقتلعه، وأزهق روحه.

لقد كان أمر السفينة إتلافاً مالياً مباشراً، وإغراق الركاب بقي في حدود الاحتمال، أما هنا في حادثة الغلام، فإنَّ القتل قد حصل وإن النفس قد أزهقت، والغلام لم يبلغ الحلم ليقال: إنه أخذ بجريرة سابقة \_ لم يعلمها موسى \_ حتى لو ارتكب الغلام جريمة قتل فلا قصاص عليه لأن القلم رفع عن الصغير حتى يبلغ، فلا توجد شريعة سماوية تبيح قتل مثل هذه النفس مهما كانت الاحتمالات والتأويلات للأسباب الظاهرة لذا كان انفعال موسى عليه السلام أشد من السابقة، وكان احتجاجه أقوى.

ولئن كانت الأولى نسياناً، فلا نسيان هنا، وإنّما هو العمد والقصد كما قال خاتم النبيين عليه الصلاة والسلام، (فكانت الأولى من موسى نسياناً، والثانية عمداً، والثالثة فراقاً)(١). ﴿قال: أقتلتَ نفساً زكية بغير نفس لقد جئت شيئاً نكراً ﴾ إنّه إنكار معلّل، لأن قتل النفس البريئة لا يجوز في أي شريعة ولا تحتمله العقول

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري، كتاب التفسير ٥/٢٣٣.

السليمة، ويعد سفك دم، بدون وجه حق، وهو من الإِفساد في الأرض عند جميع العقلاء.

وإلى جانب تذكير الخضر له بعهده ووعده، يقابل شدة موسى بشدة مثلها واحتجاجه المعلل بصرامة وعنف ﴿ أَلَم أَقَـل لَـك إنّـك لن تستطيع معي صبراً ﴾ ألم أقل لك أنت بالذات يا موسى، وليس لغيرك، مع ذلك تعترض علي المرة تلو الأخرى.

وعاد إلى نفس موسى عليه السلام هدوؤها مرة أخرى، وتذكر أن المقاييس التي يحتكم إليها الرجل الصالح غير المقاييس الظاهرة التي ينطلق منها موسى عليه السلام وأنَّه ينظر من أفق غير الأفق الذي ينظر منه موسى، وتذكر أنه قال له في بداية الرحلة (إنِّي على علم من الله علمنيه لا تعلمه أنت، وأنت على علم من علم الله علمكه الله لا أعلمه )(١).

عند ثذّ حصلت القناعة التامة لموسى عليه السلام أن لا مجال للوصول إلى هذا العلم إلا بما يهيئه الله سبحانه وتعالى للعبد، وأن الطريق الكسبي إلى أسسه وقواعده المطردة مسدودة، وأن النماذج التي رآها \_ وإن لم يعلم تأويلها وحقائقها بعد \_ كافية لإعطائه أمثلة صالحة من هذه العلوم التي استأثر الله بعلمها ﴿إنّ الله عنده علم الساعة وينزل الغيث ويعلم ما في الأرحام وما تدري نفس ماذا تكسب غداً وما تدري نفس بأي أرض تموت إن الله عليم خبير ﴿ [لقمان: ٣٤].

عند ذلك قال له موسى: ﴿إِن سألتك عن شيء بعدها فلا تصاحبني قد بلغت من لدنى عذراً ﴾.

رحمة الله علينا وعلى موسى، لوصبر على صاحبه لرأى العجب، ولكن أخذته ذمامة (٢)، فقال ذلك)، كما قال رسول الله على، ورغب موسى عليه السلام في الفراق لا رغبته عن الصحبة، وإنَّما أخذه الحياء من تصرفاته مع الرجل

<sup>(</sup>١) المرجع السابق.

<sup>(</sup>٢) الذماء: الحياء. وانظر المرجع السابق.

الصالح، وكأنه لا يملك من نفسه إلا الاعتراض والاحتجاج. وخاصة بعد حصول القناعة بنوع هذا العلم، وتقديم النماذج الصالحة، وسواءً كثرت هذه النماذج أو قلت فلن تمكن موسى من أخذ زمام هذا العلم والمبادأة بتصرفات شبيهة بتصرفات الرجل الصالح. فما دام الأمر كذلك فليعد إلى مجاله وإلى شغله في بني إسرائيل ليؤدي فيهم رسالة ربه.

ولكن ليس من الأدب انسحاب الطالب وكأنه يرغب عن معلمه، وإنّما ليعط المبرر للأستاذ في اتخاذ قرار الفراق، فعلّق الفراق على واقعة أخرى يظهر فيها عدم صبر موسى عليه السلام، وتأتي الحادثة غير بعيد، ونجد موسى عليه السلام يسارع إلى الاعتراض علماً أن ظاهر الأمر لا يقتضي الاعتراض، لأنه لا مفسدة مالية ولا بدنية، بل هو معروف وإصلاح، وكل ما في الأمر أن ظاهره معروف لأناس لا يستحقونه.

ومع ذلك نجد موسى عليه السلام يسارع إلى الاحتجاج ﴿قال لـو شئت لاتخذت عليه أجراً، قال هذا فراق بيني وبينك﴾.

وقبل أن أدع العرض الإجمالي لهذه الفقرة أحب أن أناقش أقوال المفسرين في الدوافع التي جعلت موسى عليه السلام يحتج المرة تلو المرة على الرجل الصالح على الرغم من عهده بعدم السؤال والاستفسار ناهيك عن الاعتراض والاحتجاج؟! ولئن كانت الأولى نسياناً، فما توجيه المرة الثانية والثالثة، ولم يكن هناك نسيان؟ أليس في ذلك ما يؤخذ على موسى عليه السلام ويؤثر على جانب العصمة فيه.

لعل أبرز التوجيهات التي ذكرت في هذا الصدد ثلاثة:

أولها – الجانب النفسي لموسى عليه السلام: ويقصد بذلك طبيعة موسى عليه السلام التي تربَّى عليها، فقد فتح عينيه في بيت عزة وأبَّهة وملك، وترعرع على ذلك، والإنسان ابن بيئته، فقد كان العنفوان والحدة يسري في دمه، وانعكس ذلك على تصرفاته قبل النبوَّة وبعدها:

ففي حادثة انتصاره للإسرائيلي وضربه القبطي يظهر جانب من هذه الشدّة: ودخل المدينة على حين غفلة من أهلها فوجد فيها رجلين يقتتلان هذا من شيعته
وهذا من عدوه فاستغاثه الذي من شيعته على الذي من عدوه فوكزه موسى فقضى
عليه [القصص: ١٥].

وفي حادثة توجهه إلى الإسرائيلي في اليوم التالي وقد استنجد به ثانية ﴿قال له موسى إنَّك لغوي مبين، فلمَّا أن أراد أن يبطش بالذي هو عدو لهما قال يا موسى أتريد أن تقتلني كما قتلت نفساً بالأمس إن تريد إلاَّ أن تكون جبَّاراً في الأرض وما تريد أن تكون من المصلحين﴾ [القصص: ١٨ – ١٩].

وبعد النبوّة نلحظ هذه الشدّة في تصرفاته، فلما رجع إلى قومه ووجدهم يعكفون على عبادة العجل، ووجد أخاه هارون بين ظهرانيهم لم يتخذ حيالهم إجراءً حاسماً، ألقى الألواح وأخذ برأس أخيه ﴿ولمّا رجع موسى إلى قومه غضبان أسفاً قال بئسما خلفتموني من بعدي أعجلتم أمر ربكم وألقى الألواح وأخذ برأس أخيه يجره إليه قال ابن أمّ إنّ القوم استضعفوني وكادوا يقتلونني فلا تشمت بي الأعداء ولا تجعلني مع القوم الظالمين، قال رب اغفر لي ولأخي وأدخلنا في رحمتك وأنت أرحم الراحمين [الأعراف: ١٥٠ – ١٥١].

وفي سفره مع الرجل الصالح ﴿ . . . قال أخرقتها لتغرق أهلها لقد جئت شيئاً إمراً ﴾ ﴿ . . . قال أقتلت نفساً زكية بغير نفس لقد جئت شيئاً نكراً ﴾ ، ﴿ . . . قال لو شئت لا تخذت عليه أجراً ﴾ .

إنَّه يمثل ذاك النموذج من الرجال المخلصين الذين تأخذهم الحدّة عند مجابهة الأحداث المخالفة لما يرونه الصواب والحق، ولكن سرعان ما يراجعون أنفسهم عندما يذكّرون بالحق ويظهر لهم الصواب.

فموقفه من تصرفات الرجل الصالح كان من أثر التكوين الشخصي لنفس موسى عليه السلام، وحدة مزاجه، فلا يستطيع إلاَّ أن يقول ما يعتقده الحق مهما كانت الظروف.

#### ثانيها \_ صدمة المفاجأة وهول الحادث:

كثيراً ما تكون الآراء والمواقف النظرية بمنائ عن التطبيق العملي، فكم من طالب علم أخذ دروساً في علم البيان ومقومات الخطابة وآدابها، فلمّا تولى إلقاء خطبة في محفل أو على منبر خانته معلوماته وتطايرت الأفكار من ذهنه، وارتجفت منه الأقدام وتلعثمت الشفاه فجاء بها مفككة العبارات ركيكة الجمل...

وكم من باحث تلقى مبادىء الكتابة والتأليف وطريقة جمع المادة العلمية وترتيبها والتوثيق من المراجع العلمية وتخريج الأحاديث النبويّة من مظانها، بل قد ينتقد الآخرين لعدم التزامهم بالمنهج العلمي في ذلك، فلمًا كلف بكتابة مقالة أو بحث انهارت الأسس التي كان يبني عليها آراءه ونقده، ويشهد ميلاد بحث لا يطلق عليه اسم التأليف إلمّ تجوزاً.

وهكذا في الحياة العملية، فالتاجر الذي يأخذ معلوماته وخبرته من كتب علم التجارة يصطدم بعقبات قد تودي بثروته عند النزول إلى الأسواق.

والجندي الذي يأخذ ثقافته العسكرية عن السلاح واستخدامه في الكلية النظرية قد يدفع حياته أو حياة زملائه ثمناً للتجربة الأولى على السلاح.

ومن هذا القبيل ما جرى لموسى عليه السلام، فقد قطع على نفسه العهد بأن لا يسأل ــ وبالأولى أن لا يعترض ــ حتى يكون الرجل الصالح هو البادىء بالشرح والبيان ولكنه عندما خرج إلى التجربة العملية، ورأى أمام عينه هذا التخريب والإفساد ــ حسب الظاهر ــ نسي وعده واستنكر.

يقول سيد قطب \_ رحمه الله \_ : (لقد نسي موسى ما قاله هو وما قاله صاحبه أمام هذا التصرف العجيب الذي لا مبرر له في نظر المنطق العقلي، والإنسان قد يتصور المعنى الكلي المجرد، ولكنه عندما يصطدم بالتطبيق العملي لهذا المعنى، والنموذج الواقعي منه يستشعر له وقعاً غير التصور المجرد، وها هو ذا موسى الذي نبّه من قبل أنه لا يستطيع صبراً على ما لم يحط به خبراً، فاعتزم الصبر واستعان بالمشيئة وبذل الوعد وقبل الشرط، ها هو ذا يصطدم بالتجربة العملية لتصرفات هذا

الرجل فيندفع مستنكراً)(١).

ورغم وجاهة التعليل الذي ذكره سيد قطب رحمه الله تعالى ومطابقته للحادثة الأولى، فإن المفاجأة تفقد صدمتها عندما تتكرر، وخاصة عند التذكير بالوعد المرة تلو المرة، كما أنّ التجربة تكسب الخبرة، فلا يتماشى هذا التعليل مع الحادثة الثانية والثالثة. ولئن كانت الأولى نسياناً واندهاشاً بهول الحادثة، فقد كانت الثانية عمداً، والثالثة رغبة في الفراق.

فلا بد من مبرر منطقي يستمسك به موسى عليه السلام ودافع شرعي يمنعه من السكوت على ما يشاهده أمامه.

ولعلّ هذا السبب دفع بعض المفسرين ليقولوا توجيهاً آخر.

ثالثها \_ مبادىء شريعة التوراة:

ذهب بعض المفسرين إلى أن موقف موسى عليه السلام من الاعتراض على الحوادث التي يخالف ظاهرها شريعة التوراة، منسجم تمام الانسجام مع أحكام التوراة، ولو لم يقف هذا الموقف لكان مؤاخذاً بموجب شريعته.

يقول البقاعي: ﴿ . . . من العهد الوثيق المكرر في جميع أسفار التوراة بعد إثباته في لوحي الشهادة في العشر كلمات \_ التي نسبتها من التوراة كنسبة الفاتحة من القرآن \_ بالأمر القطعي أنه لا يقر على منكر)(٢) .

فإنكار المنكر في حينه ركن من أركان الدين ولا يجوز السكوت عليه، ولما ترك بنو إسرائيل هذا الركن من شريعتهم استحقوا لعنة الله على لسان أنبيائهم ﴿لعن الذين كفروا من بني إسرائيل على لسان داود وعيسى ابن مريم ذلك بما عصوا وكانوا يعتدون كانوا لا يتناهون عن منكرٍ فعلوه لبئس ما كانوا يفعلون﴾ [المائدة: ٧٨، ٧٩].

ولا يقال: لكنّ موسى عليه السلام أعطى وعداً وقطع عهداً على نفسه بعدم

<sup>(</sup>١) في ظلال القرآن ٢/٢٧٩.

<sup>(</sup>٢) نظم الدرر في تناسب الآيات والسور للبقاعي: ١١١/١٢.

الاستفسار والمعارضة لما يرى أو يسمع خلال مصاحبته للرجل الصالح؟! لا يقال ذلك، لأن مخالفة ظاهر الشريعة غير داخلة في الوعد، فلو تم العقد والالتزام بين طرفين على اشتراط شرط مصادم لنص من الكتاب والسنة أو لحكم شرعي متفق عليه كان هذا الشرط باطلاً، ومن الفقهاء من يرى فساد العقد، ومنهم من يرى سريان العقد وبطلان الشرط. كما في حادثة بريرة واشتراط بائعيها أن يكون لهم الولاء، فقد قال على في شأنها: «من اشترط شرطاً ليس في كتاب الله فليس له وإن شرط مائة مرة، شرط الله أحق وأوثق»(۱)، أي لا تقره الشريعة.

هذا في شريعتنا وما يدل عليه ظاهر الأمر أن ذلك كان مقرراً في شريعة موسى عليه السلام، يقول البقاعي: (... على أنه \_ أي موسى عليه السلام \_ لولم ينس لم يترك الإنكار، كما فعل عند قتل الغلام، لأن مثل ذلك غير داخل في الوعد، لأن المستثنى شرعاً كالمستثنى وضعاً )(٢)، ويقول في موضع آخر من كتابه: (فكل منهما \_ موسى والخضر عليهما السلام \_ صادق فيما قال موف بحسب ما عنده، أما موسى عليه السلام فلأنه ما خطر له قط أن يعاهد على أن لا ينهى عما يعتقده منكراً، وأمًّا الخضر فإنه عقد على ما في نفس الأمر لأنه لا يقدم على منكر)(٣).

## الفراق بعد تأويل التصرفات الغريبة:

﴿قال هذا فراق بيني وبينك سأنبئك بتأويل ما لم تستطع عليه صبراً ﴾.

لقد حان وقت الفراق، كما طلب موسى عليه السلام عند اعتراضه على قتل الغلام، وعند شعوره بأن لا جدوى من الاستمرار، فلن يتمكن من هذا العلم إلاً ما يطلعه عليه الرجل الصالح \_ كما تقدّم \_ ولكنه تحقق من مجالات العلم الذي لا يحيط به أحد غير الله عزّ وجلّ، وأن الأمور جارية في هذا الكون بمقتضى الحكمة الإلهية وحسب موازين ربّانية منضبطة.

ولكيلا يتركه العبد الصالح في حيرة من أمره، وكما وعده في بداية الأمر أنه

<sup>(</sup>١) رواه البخاري في كتاب المكاتب ١٢٧/٣.

<sup>(</sup>٢) انظر نظم الدرر ١١١/١٢.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ١١٢/١٢.

سيحدث له ذكراً لهذه التصرفات، بدأ بوفاء وعده، وذكر الأسباب التي دفعته إليها: ﴿أَمَّا السفينة فكانت لمساكين يعملون في البحر فأردت أن أعيبها وكان وراءهم ملك يأخذ كل سفينة غصباً ﴾.

إنَّ الأمر في غاية الوضوح عند المطلع على الأسباب الحقيقية الخفية.

إنَّ هذا التصرف \_ الذي كان ظاهره إلحاق الضرر بأهل السفينة \_ كان في الحقيقة لصالحهم، لقد كانت سفينتهم معرَّضة للحجز والغصب، ولو تركت سليمة لخسروها تماماً وفاتتهم بالكلية، فإلحاق خرق بها وهو ضرر محتمل في سبيل دفع ضرر أكبر شيء تقول به بدهيات العقول، وتستسيغه جميع النفوس بل يكون هذا التصرف من أعظم الإحسان إلى أصحاب السفينة، مقابل إحسانهم بحملنا من غير أجر.

ولم ينتظر الخضر من موسى جواباً وإقراراً على ما يقول، فإنَّ الأمر من الوضوح بحيث لا يحتاج إلى تردد أو جدال.

﴿ وَأَمَّا الغلام فكان أبواه مؤمِنَيْن فخشينا أن يرهقهما طغياناً وكفراً، فأردنا أن يُبدلهما ربُّهما خيراً منه زكاةً وأقربَ رحماً ﴾.

«لقد كان الغلام الذي قتله الخضر طبع يوم طبع كافراً»(١)، وكان الأبوان المؤمنان الصالحان متعلقين بهذا الغلام تعلقاً شديداً، إنها عاطفة الأبوة، وحقيقة حال الغلام غير ظاهرة لهما، فلو استمر الغلام بينهما على قيد الحياة لأوردهما المهالك، فلا يملكان رده عن غيّه وكفره ولا يتحكمان في قلبيهما لهجره ومقاطعته.

إنَّ حزن ساعات وأيام خير لهما من نار جهنم، والعوض الذي وعدا به كفيل أن يسدل الستار على ذكرى هذا الغلام التعيس الشقي، ﴿وعسى أن تكرهوا شيئاً وهو شر لكم والله يعلم وأنتم لا تعلمون ﴿ البقرة: ٢١٦].

ومن ينظر بنور الله وببصيرة المؤمن يتلمس جوانب الخيرية في كل ما يصيب

<sup>(</sup>١) انظر صحيح مسلم كتاب الفضائل ١٠٧/٧.

في دنياه، وفي توجيهات المصطفى ﷺ (عجبت للمؤمن إن الله لم يقض ِ قضاءً إلا كان خيراً له)(١).

ولا يعترض معترض: إن الغلام لا يطلق إلا على من كان دون سن البلوغ، فكيف يحكم بكفره؟ وقد ذهب جمهور أهل السنة والجماعة إلى أن الأطفال دون البلوغ، لا يوصفون بالكفر والإيمان حقيقة، وأنهم إذا ماتوا دون البلوغ كانوا من أهل الجنة، على خلاف في التفاصيل الفرعية بينهم؟!.

أقول إن قول أهل السنة والجماعة تظاهره النصوص الكثيرة، وهوحكم عام وقاعدة أساسية، ولكن ما استثناه الدليل من القاعدة العامة يؤخذ به أيضاً، وقد ورد الدليل الصحيح أن الغلام قد طبع يوم طبع كافراً، ولما أوحي إلى نوح أنه لن يؤمن من قومك إلا من قد آمن، وأن كل مولود بعد ذلك، أو كان موجوداً ولكنه لم يبلغ الحلم هو كافر، عمم الدعاء عليهم، وحكم بكفرهم جميعاً فوقال نوح رب لا تذر على الأرض من الكافرين دياراً، إنّاك إن تذرهم يضلوا عبادك ولا يلدوا إلا فاجراً كفاراً إنوح: ٢٦ \_ ٢٧]. إنّا النص يقطع دابر الاجتهاد والاختلاف، فلا اجتهاد في مورد النص.

إذن فوجه المصلحة في الحادثة واضحة، وكان هذا القتل للغلام أكبر تكريم للأبوين الصالحين، وكان في نفس الوقت رحمةً بهما وشفقة على حالهما، لأنهما لو اطلعا على حقيقة حال الغلام، فلربما كلفا بقتله بأيديهما، وفي ذلك من الإصر والشدة ما فيه.

﴿وأمَّا الجدار فكان لغلامين يتيمين في المدينة وكان تحته كنز لهما وكان أبوهما صالحاً فأراد ربك أن يبلغا أشدهما ويستخرجا كنزهما رحمة من ربك .

لقد كان الجدار لغلامين صغيرين فقدا حنان الأب ورعايته منذ الصغر، وكانا وديعتين لأب صالح استودعهما الله سبحانه وتعالى الذي لا تضيع ودائعه، وكان تحت الجدار كنز لهما، وكان الجدار آيلًا للسقوط، ولو ترك يسقط وحال الغلامين

<sup>(</sup>١) انظر مسند الإمام أحمد ١١٧/٣.

على ما تقدّم لضاعت ثروتهما، وبالتالي ضاع مستقبلهما وضاعت الوديعة، فكلف الله سبحانه وتعالى الخضر عليه السلام بالقيام برعاية مصالحهما في هذا الجانب، أليس في هذا العمل إحسان ووضع للمعروف في موضعه؟ بل إهمال مصالح الغلامين وتعريضها للخطر يزعزع ثقة الصالحين الملتجئين إلى الله عزّ وجلّ بوعد ربهم.

﴿وما فعلته عن أمري ذلك تأويل ما لم تسطع عليه صبراً ﴾.

بهذا التنبيه وهذه الإشارة يودع الرجل الصالح موسى عليه السلام.

لقد كانت هذه التصرفات تجاه هذه الوقائع أمراً من الله تعالى للعبد الصالح ولم يكن تصرفاً ناشئاً عن اجتهاده.

وكأن هذه الأحداث قد اختيرت بالذات لمشابهتها لأحداث شبيهة وقعت لموسى عليه السلام، وكانت له مواقف حيالها من غير أن يتلقى في ذلك أمراً بالتصرف.

\_ لقد كان لموسى واقعة مع التابوت واليم، وكانت المخاطر تحيط به من كل جانب، ولكن المخاطر كانت سبباً في نجاته من بطش فرعون وجنوده فالذي نجى التابوت من الغرق وألقى به إلى الساحل هو الذي أنقذ سفينة المساكين من استيلاء الملك الظالم عليها.

\_ ولقد كان لموسى تجربة مع قتل نفس من غير أن يوحى إليه في ذلك، فلمّا ندم على فعلته تولاه ربه بواسع مغفرته ﴿فوكره موسى فقضى عليه قال هذا من عمل الشيطان إنّه عدو مضلّ مبين، قال ربّ إنّي ظلمت نفسي فاغفر لي فغفر له إنّه هو الغفور الرحيم، قال ربّ بما أنعمت عليّ فلن أكون ظهيراً للمجرمين القصص: ١٥ \_ ١٧].

\_ وتقديم المعروف من غير عوض قد فعله موسى عليه السلام مع ابنتي شعيب عليه السلام ولم يطلب منهما أجراً ﴿فسقى لهما ثمَّ تولى إلى الظل فقال ربّ إني لما أنزلت إليَّ من خير فقير﴾ [القصص: ٢٤].

لقد أزاح الخضر عليه السلام ثقل التساؤلات عن قلب موسى عليه السلام بذكر حقيقة الدوافع إلى هذه التصرفات.

ويختفي الخضر عليه السلام ويسدل الستار على القصة، وفي النفس من عمق التأمل في الحقائق الكامنة في الغيب وراء الأحداث المشاهدة الشيء الكثير.

ويسرح الخيال مع وقعات أقدام موسى عليه السلام في طريق العودة إلى بني إسرائيل وقد عاد من رحلته بعلم نفيس، وكنز وفير من الحقائق اللدنية ليتم مسيرة الكفاح والجهاد مع بني إسرائيل.



# العظات والعبر من فقرة الصحبة الكريمة والأحداث العجيبة

1 \_ المكلف ملزم بتطبيق ما يدل عليه ظاهر الشرع، والمحاسبة أو المؤاخذة تكون حسب موقف المكلف من دلالة النصوص الظاهرة في اعتقاده، أما حقائق الأشياء ومآل الأحداث فليس مكلفاً بها لأنها في علم الغيب. لذا لو غلب على ظن المكلف أمر ما فتصرف بناء على ما ترجح لديه، ثم تبين له أن الصحة والصواب كان على خلاف ذلك لم يأثم في تصرفه، وإن ترتب على تصرفه أضرار بالغير تحمل هذا الضرر من غير مؤاخذة أخروية.

٢ ـ من كمال الحكمة الربانية وعظيم رحمة الله بعباده أن يستعمل نبيين كريمين مثل موسى والخضر عليهما السلام في حفظ مصالح الغلامين اليتيمين، ليلجأ عباده إليه ويتوكلوا عليه حق التوكل، فإن الله لا تضيع عنده الودائع، كما أن في ذلك حفظ مصالح الذرية بصلاح الأباء.

٣ \_ الالتزام بالأدب القرآني الرفيع في المخاطبة والمحادثة:

\_ فلما كان خرق السفينة عيباً في الظاهر، لاصلاح فيه، نسبه الخضر إلى نفسه فقال: ﴿فأردت أن أعيبها﴾.

\_ ولما كان أمر الغلام فيه جانبان: القتل، والإبدال بأفضل منه، أسنده إلى ضمير الجمع ﴿فخشينا أن يُرهقهما طغياناً وكفراً، فأردنا أن يبدلهما ربهما خيراً منه زكاة وأقرب رحماً ﴾.

\_ ولما كان إقامة جدار الغلامين خيراً محضاً، نسبه إلى الله سبحانه وتعالى: ﴿فأراد ربك أن يبلغا أشدهما ويستخرجا كنزهما رحمة من ربك﴾. علماً أن الأفعال على الحقيقة كلها لله، وبأمر منه ﴿وما فعلته عن أمري﴾. وهذه الآداب نجدها بكثرة في الأسلوب القرآني وفي السنة النبوية المطهرة وهي ذات إيماء عميق في النفس البشرية.

#### تعقيبات وتعليقات:

قبل الانتقال من هذا المقطع أرى لزاماً أن أتعرض لثلاث نقاط كثر فيها كلام المفسرين.

### أولاها \_ نبوة الخضر عليه السلام:

اختلف العلماء في نبوة الخضر عليه السلام، فمنهم من قال: إنه نبي، ومنهم من قال إنه نبي، ومنهم من قال إنه رجل صالح وولي من أولياء الله تعالى .

استند القائلون بنبوته على جملة من الأدلة منها:

۱ \_ قوله تعالى: ﴿آتيناه رحمة من عندنا﴾ والمراد بالرحمة النبوة بدليل قوله تعالى: ﴿وما كنت تعالى: ﴿أهم يقسمون رحمة ربك﴾ [الزخرف: ٣٢]. وقوله تعالى: ﴿وما كنت ترجو أن يلقى إليك الكتاب إلا رحمة من ربك﴾ [القصص: ٨٦]. والرحمة المنزلة على رسول الله ﷺ النبوة.

ولكن يرد على هذا القول أن كلمة (رحمة) ومشتقاتها ذكرت في القرآن الكريم أكثر من ثلاثمائة مرة، للدلالة على النعم الإلهية في مختلف مجالات الحياة ومنها نعمة النبوة، فالنبوة رحمة لا شك في ذلك، ولكن لا يلزم أن تكون كل رحمة نبوة.

قال البقاعي: قال الحراني: المراد بالرحمة في ﴿آتيناه رحمة من عندنا﴾ ما ظهر من كراماته وبالعلم الباطن الخفي المعلوم قطعاً أنه خاص بحضرته سبحانه(١).

٢ ــ قوله تعالى: ﴿وعلمناه من لـدنا علماً ﴾ يقتضي أن الله سبحانه وتعالى
 علمه بغير واسطة، فلا معلم لـه من البشـر ومن كان هـذا شأنـه لا بد أنـه قد تلقى

<sup>(</sup>١) انظر: نظم الدرر: ١٠٦/١٢.

علمه بوحي من الله تعالى، وكذلك قول الخضر في نهاية تأويل الأحداث (وما فعلته عن أمري) فيدل على أنه أوحي إليه للقيام بهذه التصرفات.

وهذا أيضاً ليس نصاً قطعياً في الدلالة على نبوته، فقد ثبت قوله عندما التقى بموسى عليه السلام: إني على علم لا ينبغي لك أن تعلمه.

فهو عبد من عباد الله الصالحين الذين أكرمهم الله سبحانه وتعالى بهذا العلم اللدني الخاص، ولا مانع أن يتلقى ذلك عن طريق الإلهام والمكاشفة.

٣ \_ في قول موسى عليه السلام لـه ﴿هل أتّبعك على أن تعلمني ﴾ قد جعل نفسه تابعاً للخضر والنبي لا يتبع غير النبي في التعليم، لأن في تبعيته لغيره من غير الأنبياء إنزالاً لمكانته، ولا يليق لكونه القدوة في قومه.

وهذا أيضاً غير مسلّم به لأن تابعية النبي لغيره لا تصح فيما أصبح باعتبارها نبياً، أما في غيرها من العلوم الكونية والتجريبية والغيبية فلا مانع من التبعية.

٤ ـ واستدلوا بطريقة الخضر في مخاطبة موسى حيث أبدى له الترفع والتعزز بالعلم الذي عنده، بينما نجد تواضع موسى الشديد، فلولم يكن نبياً لما تواضع له موسى هذا التواضع الجم.

وهذا أيضاً مردود لأن موسى عليه السلام أفضل وأعلى مكانة من الخضر عليه السلام على كل الاحتمالات، فإنه نبي مرسل من أولي العزم من الرسل، والخضر مختلف في نبوته، ولم يقل أحد ممن يعتد برأيه إنه رسول.

أما تواضع موسى عليه السلام لـه فإنه من باب تقدير العلم، وخفض الجناح للعلماء، وهضم حظ النفس، وقد خوطب سيد ولـد آدم وأفضل الأنبياء والمرسلين بقول الله تعالى: ﴿واخفض جناحك لمن اتبعـك من المؤمنين﴾ [الشعراء: ٢١٥]، فالتواضع وخفض الجناح لا يدل على أفضلية المتواضع لـه.

٥ \_ واستدلوا بما ورد في الحديث، أن موسى عليه السلام عندما التقى به قال: السلام عليك، قال وعليك السلام يا نبي بني إسرائيل، فقال موسى عليه السلام: من عرّفك هذا؟ قال: الذي بعثك إليّ.

قالوا وهذا يدل على أنه عرف ذلك بالوحي، والوحي لا يكون إلا مع النبوة والجواب عن هذا كالجواب عن الدليل الثاني ﴿وما فعلته عن أمري﴾ لأن ذلك قد يكون عن طريق الإلهام أو المكاشفة(١).

وعلى الرغم من ورود هذه الاحتمالات على هذه الأدلة، والقاعدة تقول: (إذا ورد على الدليل الاحتمال بطل به الاستدلال) فإني أرجح قول القائلين بنبوته والوحي إليه.

وذلك لأن الإلهام والمكاشفة لا يبنى عليهما حكم شرعي، ولا يجوز للولي العمل بمقتضاهما إذا خالفتا ظاهر الشريعة، لعدم العصمة.

بينما الأنبياء عليهم الصلاة والسلام فمعصومون من تسلط الشياطين عليهم أو التدخل فيما يوحى به إليهم أو يلهمونه، فإلهام الأنبياء والنفث في روعهم، وما يرونه أثناء النوم كل ذلك دليل شرعي تبنى عليه الأحكام الشرعية إلى جانب الوحي بواسطة جبريل عليه السلام إليهم، لذا كان إقدام إبراهيم عليه السلام على ذبح ولده إسماعيل بناء على ما رآه في منامه، حكماً شرعياً لازماً لا مناص من تنفيذه ﴿قال يا بني إني أرى في المنام أني أذبحك فانظر ماذا ترى، قال يا أبت افعل ما تؤمر ستجدني إن شاء الله من الصابرين [الصافات: ١٠٢].

وإقدام الخضر عليه السلام على إتلاف المال وقتل النفس لا بد أن يكون بناء على دليل يقيني لا يتطرق إليه الشك. ولا يكون هذا إلا لنبي من الأنبياء المعصومين من التلبيس والإلقاء والتشويش الذي قال الله سبحانه وتعالى في شأن صون ما يوحي به إليهم ﴿عالم الغيب فلا يظهر على غيبه أحداً، إلا من ارتضى من رسول فإنه يسلك من بين يديه ومن خلفه رصداً، ليعلم أن قد أبلغوا رسالات ربهم وأحاط بما لديهم وأحصى كل شيء عدداً ﴾ [الجن: ٢٦ - ٢٨].

<sup>(</sup>١) انظر: تفاصيل الأدلة وما ورد عليها في فتح الباري شرح صحيح البخاري للعسقلاني: ٣١٠/٦ وما بعدها.

ثانيها \_ موت الخضر عليه السلام:

اختلف العلماء في موت الخضر عليه السلام:

ذهب جمهور العلماء من المحدثين والفقهاء إلى موته، واستدلوا على ذلك بما يلى:

١ ــ ظاهر قوله تعالى: ﴿وما جعلنا لبشر من قبلك الخلد أفإن مت فهم الخالدون﴾ [الأنبياء: ٣٤].

وكلمة بشر نكرة في سياق النفي فتفيد العموم، والخضر عليه السلام داخل في هذا العموم.

٢ \_ قول الرسول على يوم بدر: «اللهم إن تهلك هذه العصابة من أهل الإسلام لا تعبد في الأرض»(١). فلو بقي أحد غيرهم على الأرض لما صحّ هذا الإطلاق، فدل على أن لا أحد غير المسلمين من أمة محمد على يعبد الله على وجه الأرض على الشكل الصحيح.

" حديث ابن عمر رضي الله عنهما، قال: صلى بنا رسول الله على ذات ليلة صلاة العشاء في آخر حياته، وفي رواية قبل موته بشهر فلما سلم قام فقال: «أرأيتكم ليلتكم هذه، فإن على رأس مائة سنة منها لا يبقى ممن هو على ظهر الأرض أحد» (٢).

٤ لو كان الخضر حياً لأمن برسول الله على ونصره وقاتل معه ولحضر الجمعة والجماعة، وقد قال رسول الله على: «لو كان موسى حياً لما وسعه إلا اتباعي»(٣). وقد أخذ الله سبحانه وتعالى الميثاق على النبيين وأممهم أن يؤمنوا برسول الله وينصروه، إذا أدركوا زمن بعثته كما في قوله تعالى: ﴿وإذ أخذ الله ميثاق النبيين لما آتيتكم من كتاب وحكمة ثم جاءكم رسول مصدق لما معكم لتؤمنن به

<sup>(</sup>١) انظر: صحيح مسلم كتاب الجهاد: ١٥٦/٥.

<sup>(</sup>٢) انظر: صحيح البخاري كتاب العلم: ١ /٣٧.

٣) مسند الإمام أحمد: ٣٨٧/٣.

ولتنصرنه قال أأقررتم وأخذتم على ذلكم إصري قالوا أقررنا قال فاشهدوا وأنا معكم من الشاهدين [آل عمران: ٨١].

ولم يثبت بطريق صحيح مجيء الخضر عليه السلام إلى رسول الله ﷺ وما روي في ذلك من روايات لا يسلم من الطعن والضعف.

وذهبت طائفة من العلماء إلى أن الخضر عليه السلام حيّ، وهو من أمة محمد على، ومن أبرز القائلين بذلك: الإمام النووي في شرحه على صحيح مسلم (١)، والقرطبي في تفسيره (٢)، وابن الصلاح الشهرزوري في فتاواه (٣)، والنقاش وجمهور الصوفية (٤).

واستدلوا على ما ذهبوا إليه بما يلي:

١ – ذكر ابن عبد البر في «التمهيد» عن علي بن أبي طالب رضي الله عنه قال: لما توفي رسول الله على وسجّي بثوب، هتف هاتف من ناحية البيت يسمعون صوته ولا يرون شخصه: السلام عليكم ورحمة الله وبركاته السلام عليكم أهل البيت فكل نفس ذائقة الموت الآية، إن في الله خلفاً من كل هالك، وعوضاً من كل تالف وعزاء من كل مصيبة، فبالله فثقوا وإياه فارجوا، فإن المصاب من حرم الثواب.

فكانوا يرون أنه الخضر عليه السلام، يعني أصحاب النبي ﷺ (°).

Y - أخرج الخطيب وابن عساكر عن علي رضي الله عنه قال: بينا أنا أطوف بالبيت إذا رجل متعلق بأستار الكعبة يقول: يا من لا يشغله سمع عن سمع، ويا من لا تغلطه المسائل، ويا من لا يتبرم بإلحاح الملحين، أذقني برد عفوك وحلاوة رحمتك، قلت: يا عبد الله أعد الكلام، قال: أسمعته؟ قلت: نعم، قال: والذي نفس الخضر بيده - وكان هو الخضر - لا يقولهن عبد دبر الصلاة المكتوبة إلا

<sup>(</sup>١) انظر: شرح النووي على صحيح مسلم: ١٣٥/١٥.

<sup>(</sup>٢) انظر: تفسير القرطبي المسمى بالجامع لأحكام القرآن: ٥٠٨١/٥.

<sup>(</sup>٣) انظر فتاوى ابن الصلاح: ١٨٥/١.

<sup>(</sup>٤) انظر: تفسير الألوسي المسمى روح المعانى: ١٥/٣٢٨.

<sup>(</sup>٥) انظر: فتح الباري: ٦/٣١٦، والألوسي: ٣٢٢/١٥، والمستدرك للحاكم: ٣٨٨.

غفرت ذنوبه، وإن كانت مثل رمل عالج وعدد المطر وورق الشجر(١).

٣ \_ روى الدارقطني في الأفراد وابن عساكر عن ابن عباس أنه قال: الخضر ابن آدم لصلبه ونسيء له في أجله حتى يكذب الدجال.

٤ - في التعليق على الحديث الوارد في صفة الدجال - وهو في صحيح مسلم - «. . . قال يأتي وهو محرم عليه أن يدخل نقاب المدينة فينتهي إلى بعض السباخ التي تلي المدينة فيخرج إليه يومئذ رجل هو خير الناس - أو من خير الناس - فيقول الدجال أرأيتم إن قتلت هذا ثم أحييته أتشكّون في الأمر . . . » الحديث. قال أبو إسحاق: يقال: إن هذا الرجل هو الخضر عليه السلام (٢) .

٥ \_ مشاهدات الناس له في كل عصر ولقاؤهم به في أنحاء الأرض يؤكد استمرار حياته.

والذي يميل إليه القلب، أن أمور الكون تجري على سنن مطردة وإثبات خرق سنة كونية، لا بد له من دليل ثابت قطعي، إما بالمشاهدة المحسوسة أو بالاتصال إلى المعصوم عليه الصلاة والسلام والروايات التي استدل بها القائلون بحياة الخضر عليه السلام لا يتوفر فيها شرط الصحة \_ فضلًا عن الثبوت القطعي \_ إلى رسول الله على فرواية ابن عبد البر، قال عنها ابن كثير إسنادها ضعيف.

والروايات الأخرى ليست مسندة إلى رسول الله ﷺ، كما أن حكايات العامة لا تقوم بها حجة، ولا تثبت بها وبالروايات الضعيفة خارقة لسنة كونية في امتداد عمر إنسان آلاف السنوات. والله أعلم.

### ثالثها \_ قصة الخضر مزلقة قدم:

قصة موسى والخضر عليهما السلام كانت ولا تزال مزلقاً لأقدام كثير من السفهاء والجهلة والزنادقة، حيث ذهبوا إلى الاستدلال بما فعله الخضر عليه السلام

<sup>(</sup>١) انظر: روح المعاني: ١٥/٣٢٢ ونسبه إلى الخطيب وابن عساكر.

 <sup>(</sup>۲) أبو إسحاق إبراهيم بن سفيان الفقيه، راوي صحيح مسلم
 انظر الحديث في صحيح مسلم كتاب الفتن وأشراط الساعة: ١٩٩/٨.

على التفلت من ظواهر أحكام الشريعة وادعوا أنها خاصة بالأنبياء والعوام، أما الخاصة من الأولياء، فإنهم تتجلى لقلوبهم التي خلت من الأغيار الحقائق، فيتصرفون على ضوء هذه الحقائق ولا يتقيدون بالظواهر، ويستدلون على زندقتهم بأفعال الخضر التي كانت مخالفة لظواهر الشريعة.

وأجمع العلماء على أن مثل هذا القول كفر وزندقة وهل يقتل قبل أن يستتاب أو تعرض عليه التوبة، فإن أصر قتل، على خلاف في ذلك.

يقول الإمام القرطبي: (...وهذا القول زندقة وكفريقتل قائله ولا يستتاب، لأنه إنكار ما علم من الشرائع ، فإن الله قد أجرى سنته وأنفذ حكمته بأن أحكامه لا تُعلم إلا بواسطة رسله السفراء بينه وبين خلقه ، وهم المبلغون عنه رسالته وكلامه، المبينون شرائعه وأحكامه، اختارهم لـذلك، وخصهم بما هنالك، كما قال تعالى: ﴿الله يصطفى من الملائكة رسلًا ومن الناس إن الله سميع بصير، وقال تعالى: ﴿كان الناس أمة واحدة فبعث الله النبيين مبشرين ومنذرين . . . ﴾ [البقرة: ٢١٣]، وعلى الجملة فقد حصل العلم القطعي ، واليقين الضروري، واجتماع السلف والخلف على أن لا طريق لمعرفة أحكام الله تعـالي التي هي راجعة إلى أمره ونهيه، ولا يعرف شيء منها إلا من جهة الرسل، فمن قال: إن هناك طريقاً آخر يعرف بها أمره ونهيه غير الرسل، بحيث يستغني عن الرسل فهو كافر، يقتل ولا يستتاب، ولا يحتاج معه إلى سؤال ولا جواب، ثم هو قول بإثبات أنبياء بعد نبينا عليه الصلاة والسلام، الذي قد جعله الله خاتم أنبيائــه ورسله فلا نبى بعده ولا رسول، وبيان ذلك أن من قال يأخذ عن قلبه، وأن ما يقع فيه حكم الله تعالى، وأنه يعمل بمقتضاه، وأنه لا يحتاج مع ذلك إلى كتـاب ولا سنة، فقد أثبت لنفسه خاصة النبوة فإن هذا نحو ما قاله عليه الصلاة والسلام: إن روح القدس نفث في روعي . . . )(١) الحديث(٢).

<sup>(</sup>١) انظر: كلام القرطبي في تفسيره: ٥/٠٨٠/٠.

<sup>(</sup>٢) وانظر حديث «إن روح القـدس نفث في روعي . . . » في مجمع الزوائـد للهيثمي : ٤/٧٧ وعزاه إلى الطبراني في الكبير من حديث أبـي أمامة .

## القيم من خلال قصة موسى والخضر عليهما السلام:

إن القيمة الأساسية التي يدور حولها المقطع الرابع وأحداث هذه الرحلة والصحبة هي (العلم)، ولئن كانت القيم الصحيحة في المقاطع السابقة تقابل بأخرى داجلة فيها التمويه والزيف، فيراد كشف بهرجها وزيفها بإلقاء أنوار القيم الصحيحة عليها لإذابة ذاك الزيف والدجل عنها. فإن الأمر مختلف في هذا المقطع

إن العلم يُعرض هنا على أنه قيمة صحيحة ولكن لـه مظهران: ظاهر وخفي وينبغي أن لا تحجبنا وسائلنا التي نطلع بواسطتها على الجانب الظاهري عن التسليم بوجود الجانب الخفي الذي أحاط الله سبحانه وتعالى بـه.

إن العلوم التي بلغها الأنبياء والمرسلون لأممهم وأقاموا صرح الحضارات الإنسانية عليها علوم أساسية لم تستغن عنها البشرية في أي مرحلة من مراحل وجودها. وكانت واسطة العقد في هذه الرسالات السماوية رسالة محمد على حيث ختمت به وبرسالته النبوات (ما كان محمد أبا أحد من رجالكم ولكن رسول الله وخاتم النبيين) [الأحزاب: ٤٠].

وإلى جانب العلوم المستمدة من الوحي الإلهي فهنالك العلوم التجريبية، التي تشكل حصيلة الجهد البشري على مر القرون للتعرف على سنن الله في الكون، للارتقاء بالوسائل التي يستخدمها الإنسان في حياته وتعامله.

وهذه العلوم كلها تكتسب بالجهد البشري، ولوسائل المعرفة من الحواس وغيرها دور في تنميتها والاستزادة منها.

ووراء كل ذلك علم غير خاضع للجهد البشري ووسائله في التعرف والاستزادة وهو علم الغيب الذي تدار شؤون الكون به، ومجاله الإيمان المطلق والتسليم لعالمه جل جلاله الذي أحاط بكل شيء علماً ﴿وما تكون في شأن وما تتلو منه من قرآن ولا تعملون من عمل إلا كنا عليكم شهوداً إذ تفيضون فيه وما يعزب عن ربك من مثقال ذرة في الأرض ولا في السماء ولا أصغر من ذلك ولا أكبر إلا في

كتـاب مبين، ألا إن أولياء الله لا خـوف عليهم ولا هم يحزنـون الذين آمنـوا وكـانـوا يتقون﴾ [يونس: ٦١ ـ ٦٣].

ولعل من وجوه الحكمة في تأخير ذكر هذه القصة بعد القصتين السابقتين في سورة الكهف، أن القيم الواردة في القصص الثلاث تتباين المدارك البشرية في التعرف عليها.

فالقصة الأولى \_ قصة الفتية الذين آواهم الكهف \_ التي اشتملت على ذكر السلطة الجائرة التي ادعت حق الألوهية وموهت على الناس الحقيقة، إن بطلان هذه الدعوى يدركه العقل السليم مهما كان المستوى الثقافي لصاحبه، لأنه أمر مخالف لبدائه العقول وفطرة الإنسان.

بينما لا تدرك جميع العقول القيمة الزائفة في القصة الثانية \_ قصة صاحب الجنتين \_ فإن المال والجاه وكثرة الرجال، زينة الحياة الدنيا، ولا تدرك حقيقتها إلا العقول المهتدية بنور الإيمان.

أما القيمة الحقيقية للعلم بمظهره الظاهر والخفي، علم الشرائع والعلم اللدني لا يدرك حقيقته إلا أهل البصائر من المؤمنين الراسخين الذين لا تزعزع إيمانهم الأسباب الظاهرة والنتائج المحتملة، بل يرون خلف الأسباب والمسببات يد القدرة الإلهية والحكمة العليا التي تتجلى فيها حقائق أسماء الله الحسنى وصفاته العلى.

لذا فإننا نقول إن المقابلة هنا في قصة موسى والخضر عليهما السلام ليست مقابلة بين قيم زائفة وأخرى حقة، كما كان الحال في قصة أصحاب الكهف وقصة صاحب الجنتين، بل المقابلة بين قيم صحيحة ظاهرة وقيم صحيحة أخرى غيبية في علم الله المحيط بالحقائق ومآل الأمور.

والمتمسك بالعلم الظاهر محمود الفعال والسلوك، وينبغي أن لا ينكر العلوم الخفية وخاصة إذا وجد من الظواهر الكونية ما لا يمكنه تعليله أو معرفة أسبابه الظاهرة أو إدراك وجه الحكمة فيه، وإنما يعيد العلم إلى الذي يعلم السر في السماوات والأرض.

# المقطع الخامس قصة ذي القرنين الرجل الطوّاف

﴿ وَيَسْعُلُونَكَ عَن ذِى ٱلْقَرِّتِ أَنَّ فَلْ سَأَتُلُواْ عَلَيْكُمْ مِّنْهُ ذِكْرًا إِنَّا إِنَّا مَكْنَالَهُ فِ الْأَرْضِ وَ اَلْيَنَهُ مِن كُلِ شَيْءِ سَبَبًا إِنَّ فَأَنْعَ سَبَبًا إِنَّ الْقَرْنِينِ إِمَّا أَن تُعَدِّبَ وَ إِمَّا أَن نَنْجَدَ فِيمِ مُحسنا إِنَّ قَالَ اللَّهُ عَنْ إِلَيْ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْكُو وَيَعَلَيْقَ عَلَيْهُ عَلَيْهُ

#### المناسبات:

وحسب المنهج الذي التزمناه نذكر المناسبات بين هذا المقطع وبين المقاطع المقاطع السورة أو العنوان الذي اخترناه لهذا البحث

ذكر البقاعي وجوهاً للمناسبة بين قصة ذي القرنين وقصة موسى والخضر عليهما السلام فمما ذكره قوله:

- «لما فرغ من هذه القصة التي حاصلها أنها طواف في الأرض لطلب العلم عقبها بقصة من طاف الأرض لطلب الجهاد، وقدّم الأولى إشارة إلى علو درجة العلم لأنه أساس كل سعادة وقوام كل أمر»(١).

\_ ويمكن أن يضاف إلى ما قاله البقاعي: أن في كل من القصتين رعاية لمصالح العباد وخاصة الضعفاء منهم، ومنع الفساد في الأرض وإقامة الحق والعدل ابتغاء مرضاة الله سبحانه وتعالى.

\_ الخبر الحقيقي عند الله سبحانه وتعالى وهو العلم ببواطن الأمور فضلاً عن ظواهرها ففي قصة موسى والخضر عليهما السلام ﴿وكيف تصبر على ما لم تحط به خبراً ﴾، ﴿وآتيناه رحمة من عندنا وعلمناه من لدنا علماً ﴾، ﴿وما فعلته عن أمري ﴾.

وفي قصة ذي القرنين ﴿كذلك وقد أحطنا بما لديه خبراً ﴾، ﴿هذا رحمة من ربي ﴾.

أما مناسبة قصة ذي القرنين مع محور السورة والعنوان الذي اخترناه للبحث فهنالك تناسب تام وانسجام كامل بين هذه القصة وبين القصص الثلاث المتقدمة في الهدف العام الذي استهدفت القصص الثلاث ترسيخه ألا وهو القيم الصحيحة، وما استهدفت كشفه والتنفير عنه ألا وهو القيم المزيفة الباطلة. وهذا البيان:

1 \_ لما كانت القيمة الزائفة في قصة أصحاب الكهف هي السلطة الغاشمة الظالمة التي ادعت الألوهية من دون خالق السماوات والأرض، ووضعت نفوذها في غير المجال التي خلقت من أجلها السلطة.

نجد في قصة ذي القرنين الحاكم الصالح الذي مكّن لـه في الأرض وأوتي من كـل شيء سبباً، فـدالت لسلطته الأمم والشعـوب، وفُتحت لـه الأقاليم، وألقت

<sup>(</sup>١) نظم الدرر للبقاعي: ١٢٨/١٢.

الملوك له قيادها، يحكم فيها بالعدل والإحسان، وعمران الأرض لما فيه خير العباد ودفع الفساد، ورفع الظلم والاعتداء، ﴿قال أما من ظلم فسوف نعذبه ثم يرد إلى ربه فيعذبه عذاباً نكراً ﴾.

فاستعمل السلطة والقوة في الموطن الذي خلقت من أجله، فكان استخدامها في موضعها شكراً للخالق الذي أنعم عليه بهذا التمكين لـه في الأرض.

Y \_ والقيمة الزائفة في قصة صاحب الجنتين كانت زينة الحياة الدنيا المتمثلة في المال والنفر، ونجد في قصة ذي القرنين الإعراض عن زينة الحياة الدنيا والانصراف إلى ما عند الله فهو خير وأبقى ﴿قالوا يا ذا القرنين إن يأجوج ومأجوج مفسدون في الأرض فهل نجعل لك خرجاً على أن تجعل بيننا وبينهم سداً، قال ما مكنى فيه ربى خير......

لم تبطره الجيوش الجرارة التي كانت طوع بنانه، ولم يدخله الغرور والطيش باستيلائه على مخازن الممالك والأقاليم التي فتحها وأصبحت في حوزته، حتى ما عرضه أصحابه عن طواعية منهم بتخصيص خراجهم له أعرض عنه وقال: ﴿ما مكني فيه ربى خير﴾.

٣ ــ وفي قصة موسى والخضر عليهما السلام كانت هناك قيمتان صحيحتان
 إلا أن إحداهما تتعلق بالعلم الظاهر الذي تساس به الأمم والشعوب.

والأخرى تتعلق بالعلم اللدني الخفي الذي لا يطلع عليه أحد إلا بمقدار ما يعلّمه الله سبحانه وتعالى من لدنه.

نجد أن القيمتين تبرزان في قصة ذي القرنين، فقد أوتي من كل شيء سبباً وهي الأسباب الظاهرة من الخبرة والعلوم المتعلقة بسياسة الشعوب والأمم وعمارة الأرض وتخطيط المدن والأقاليم وتجييش الجيوش ومعرفة منازل الأرض. . . وكل ما من شأنه أن يمكن له في الأرض من أسباب عزة الدولة والحاكم العادل وترسيخ أقدامه في الحكم.

إلى جانب هذه الأسباب الظاهرة نجد الإيمان المطلق بالله سبحانه وتعالى

وتوفيقه لـ ه وأنه وفّق إلى هذا بمحض الرحمة والفضل من رب العزة والكرم. ﴿قال هذا رحمة من ربى ﴾.

وكذلك إيمانه المطلق بوعد الله سبحانه وتعالى الذي إذا جاء فلن تستطيع هذه الأسباب الظاهرة الصمود أمامها. وأن هذا السد الذي منع يأجوج ومأجوج من العدوان، سيزول ويكون دكاء، لأن وعد الله قد تم بأن ينتشر فساد يأجوج ومأجوج قبيل قيام الساعة وقبل النفخ في الصور لجمع الخلائق ﴿فإذا جاء وعد ربي جعله دكاء وكان وعد ربي حقاً جعله دكاء علماً أن الأسباب الظاهرة توميء إلى تخليده لأنه جبل من الحديد المطعم بالنحاس، إلا أن وعد الله كفيل بإثارة السبب الخفي الذي يجعل هذا الجبل الحديدي دكاء ليلتحق بأمثاله من الجبال عندما يأتي أمر الله ﴿ويسألونك عن الجبال فقل ينسفها ربي نسفاً فيذرها قاعاً صفصفاً لا ترى فيها عوجاً ولا أمتاً ﴿ [طه: ١٠٥].

لقد قال الخضر عليه السلام في نهاية جولاته مشيراً إلى هذا العلم الغيبي الذي آتاه الله سبحانه وتعالى: ﴿رحمةً من ربك وما فعلته عن أمري﴾، ويقول الملك الصالح: ﴿هذا رحمة من ربى ﴾.

لقد كانت خبرته وتوفيقه لعمل الخير والصواب وتمكينه في الأرض ليس اعتماداً على الأسباب الظاهرة وإنما كانت في الحقيقة رحمة من الله العزيز الحكيم العليم الخبير.

لقد جاءت قصة ذي القرنين في خاتمة القصص السابقة لتبرز القيم الصحيحة واقعاً متمثلاً في سيرة أحد عباد الله الصالحين، ولا تكون مظنة خيالات ومُثُل لا مجال لتطبيقها على هذه الأرض وفي الواقع البشري(١). بالإضافة إلى أنها من

<sup>(</sup>١) للقيام بدور الخلافة في الأرض على الوجه الصحيح لا بد للحاكم أن يأخذ بطرفي المعادلة ويوازن بينهما وذلك:

<sup>-</sup> باتخاذ الأسباب الظاهرة التي تمكن من التصرف حسب سنن الله في هذا الكون لتسخيرها للمصالح المعتبرة.

\_ والاعتماد على الأسباب الخفية الغيبية (الإيمان بالغيب، الـوحي) لإقـامـة العـلاقـات =

نوع القصص الذي كان فيه تثبيت قلب الرسول على الذي يقول عنه سبحانه وتعالى: (تلك من أنباء الغيب نوحيها إليك ما كنت تعلمها أنت ولا قومك من قبل هذا فاصبر إن العاقبة للمتقين [هود: ٤٩]. لتكون إفحاماً لأولئك الذين أرادوا إطفاء نور الله بتوجيه هذه الأسئلة التعجيزية، ولتكون دليل صدق على أن هذا وحي من الله (ما كان حديثاً يفترى ولكن تصديق الذي بين يديه وتفصيل كل شيء وهدى ورحمة لقوم يؤمنون [يوسف: ١١١].

## العرض الإجمالي للمقطع الخامس:

في هذا المقطع قصة ذي القرنين وجولاته الثلاث في مغرب الشمس ومطلعها وبين السدين، وكما هو الشأن في القصص القرآني لا تخبرنا الآيات الكريمة عن اسم ذي القرنين ونشأته ولا عن زمانه أو مكانه (١)، وإنما تحدثنا عن شيء حول شخصيته وعن رحلاته الثلاث: ﴿إنَا مَكنا لَه في الأرض وآتيناه من كل شيء سبباً ﴾.

إنه شخص مكن له رب السماوات والأرض الخالق المدبر المتصرف في شؤون الكون، رب العزة والجبروت مكن له في الأرض وآتاه من كل شيء سبباً، وينصرف ذهن السامع أو القارىء إلى وجوه التمكين له في الأرض،

البشرية على ضوء الهدايات المستمدة منه.

وفقد إحدى الدعامتين يؤدي إلى نتائج غير محمودة، فالحضارة اليونانية والرومانية قديماً، والحضارة الغربية حديثاً اعتمدت على الدعامة الأولى (الأسباب الظاهرة) فسببت الشقاء للإنسانية وفقدت الحضارة النصرانية هذه الدعامة واعتمدت على الثانية فقط فأصيبت بالشلل والعجز.

أما الحضارة التي نتجت من فتوحات ذي القرنين، والحضارة الإسلامية التي سادت العالم ــ يوم كان المسلمون قادة العالم ــ فقد أخذت بالدعامتين فأنتجت السعادة للبشرية.

<sup>(</sup>۱) ليس مهمة القصة القرآنية تسجيل الحدث التاريخي من زاوية تدوينية بحتة وإنما يكون التركيز على مواطن العظة والعبرة وهي تتحقق من غير ذكر للزمان والمكان في أغلب الأحيان، وحتى الأسماء أحياناً كما مر في قصة أصحاب الكهف وصاحب الجنتين وصاحب موسى عليه السلام. وانظر ما ذكرناه في المقطع الأول عن مزايا القصص القرآني.

- مكن له في العلوم والمعرفة واستقراء سنن الأمم والشعوب صعوداً وهبوطاً
   مكن له في سياسة النفوس أفراداً وجماعات تهذيباً وتربية وانتظاماً.
- مكن له في أسباب القوة من الأسلحة والجيوش وأسباب القوة والمنعة الظفر.
- ــ مكّن له في أسباب العمران وتخطيط المدن وشقّ القنوات وإنماء الزراعة.

مهما قيل ومهما تصور من أسباب التمكين الحسنة التي تليق برجل رباني قد مكّن له في هذه الأرض يمكن أن يدخل تحت قوله تعالى: ﴿إنَا مكنا له في الأرض وآتيناه من كل شيء سبباً ﴾. ويبقى للتصور مجال وللخيال سعة لاستشفاف صور هذا التمكين وأشكاله، وذلك من خلال المؤكدات العدة التي وردت في الآية الكريمة(١).

ويبدأ ذو القرنين رحلته الأولى \_ ولا نعلم نقطة الانطلاق فيها \_ إلى أن يبلغ مغرب الشمس حيث يجدها الرائي أنها تغرب في موضع ما حسب ما تكون الجهة أو الموضع الذي يقف عنده \_ فبما أنه كان في أقصى الغرب وكان أمامه البحر أو بحيرات ومستنقعات وجدها تغرب في عين حمئة (٢).

ووجد عندها \_ أي العين الحمئة \_ قوماً، وهل كُلّف ذو القرنين من قبل الله تعالى أن يحمل إليهم رسالة؟ وهل كان نبياً؟ أو ملكاً صالحاً من أتباع أحد الأنبياء؟ أو أن تمكينه منهم جعل لسان حاله يقول بأن يتخذ فيهم سيرة حسنة حسب المفاهيم التي التزمها في حياته؟

ظاهر النص يـدل على أنه كـان مكلفاً بـذلك من غيـر تحديـد وسيلة التكليف

<sup>(</sup>١) المؤكدات في الآية: (إن) المفيدة التوكيد والنصب، و(نا) ضمير المتكلم المعظم نفسه، وفي (له) المفيدة للتخصيص، والعموم المستفاد من قوله: ﴿من كل شي ﴾.

<sup>(</sup>٢) يميل الدكتور عبد العليم خضر في كتابه «مفاهيم جغرافية في القصص القرآني – قصة ذي القرنين» إلى تحديد بحر إيجة وأنه البحر الغربي الذي بلغه، وأن خليج أزمير الذي يصب فيه نهر (غديس) الذي يحمل معه الأتربة والطين البركاني من الأناضول: هو العين الحمئة. انظر: ٢٤٤.

بهذا الأمر، ومن ثمّ كان المبدأ الذي سار عليه فيهم ﴿أما من ظلم فسوف نعذبه ثم يرد إلى ربه فيعذبه عـذاباً نكراً، وأما من آمن وعمل صالحاً فله جزاء الحسنى وسنقول لـه من أمرنا يسراً ﴾.

إنها سياسة العدل التي تورث التمكين في الحكم والسلطة وفي قلوب الناس الحب والتكريم للمستقيمين، وإدخال الرعب في قلوب أهل الفساد والظلم(١). فالمؤمن المستقيم يجد الكرامة والود والقرب من الحاكم، ويكون بطانته وموضع عطفه وثقته ورعاية مصالحه وتيسير أموره.

أما المعتدي المتجاوز للحد، المنحرف الذي يريد الفساد في الأرض فسيجد العذاب الرادع من الحاكم في الحياة الدنيا، ثم يرد إلى ربه يوم القيامة ليلقى العقوبة الأنكى بما اقترفت يداه في حياته الأولى.

ولم يعين السياق القوم الذين اتخذ فيهم ذو القرنين هذه السياسة الحكيمة كما أهمل ذكر المدة التي مكثها بينهم والنتائج التي توصل إليها، وكأن الأمر المفروغ منه أن تثمر هذه السيرة العادلة والمبادىء السامية حضارة ربانية وتقدماً وسعادة وطمأنينة لذا لا داعي لذكرها والوقوف عندها.

ثم تأتي رحلة المشرق فيصل إلى مكان يبرز لعين الرائي أن الشمس تطلع من خلف الأفق، ولم يحدد السياق أهو بحر أم يابسة، إلا أن القوم الذين كانوا عند مطلع الشمس كانوا في أرض مكشوفة بحيث لا يحجبهم عند شروقها مرتفعات

<sup>(</sup>۱) جاء التعبير القرآني في السياق بـ (ظلم). ويطلق الظلم في الآيات الكريمة على معان عدة منها: الشرك وهو أشد أنواع الظلم ﴿إن الشرك لظلم عظيم﴾ [لقمان: ١٣]، ﴿قال يا قوم إنكم ظلمتم أنفسكم باتخاذكم العجل﴾ [البقرة: ٤٥].

\_ والسعي في الأرض بالفساد وارتكاب الفحشاء والموبقات ﴿والـذين إذا فعلوا فاحشة أو ظلموا أنفسهم ذكروا الله فاستغفروا لذنوبهم . . . ﴾ [آل عمران: ١٣٥].

\_ والاعتداء على الناس وأكل أموالهم بالباطل ﴿ يَا أَيُهَا الذِينَ آمَنُوا لَا تَأْكُلُوا أَمُوالَكُم بينكم بالباطل. . . ومن يفعل ذلك عدواناً وظلماً فسوف نصليه ناراً ﴾ [النساء: ٣٠].

وقـد أوصل الـدامغاني معـاني الظلم في القـرآن إلى تسعة معـان. انظر: قــامـــوس القـرآن أو إصلاح الوجوه والنظائر في القرآن للدامغاني: ٣٠٨.

جبلية أو أشجار سامقة، ولعلها كانت بعض الصحارى الممتدة أو السهول الواسعة، فالمكان لم يحدد والستر لم يعين ﴿لم نجعل لهم من دونها ستراً ﴾(١).

ونظراً لوضوح سياسة ذي القرنين في الشعوب التي تمكن منها، وهو الدستور المعلن في رحلة الغرب لم يكرر هنا إعلان مبادئه، لأنها منهج حياة ودستور دولة مترامية الأطراف وسياسة أمم فهو ملتزم بها أينما حل أو ارتحل ﴿كذلك وقد أحطنا بما لديه خبراً ﴾.

إلا أن الرحلة الثالثة تختلف عن الرحلتين السابقتين من حيث طبيعة الأرض والتعامل مع البشر سكان المنطقة، ومن حيث الأعمال التي قام بها فلم يقتصر فيها على الأعمال الجهادية لكبح جماح الأشرار والمفسدين، بل قام بعمل عمراني هائل.

أما الأرض فوعرة المسالك، وأما السكان \_وكأن وعورة الأرض قد أثرت على طبائعهم وطريقة تخاطبهم مع غيرهم \_ فهناك المشقة في التفاهم والمخاطبة بحيث لا يكاد الإنسان منهم يقدر على التعبير عما في نفسه، ولا أن يفقه ما يحدثه به غيره من غير بني قومه ﴿وجد من دونهما قوماً لا يكادون يفقهون قولاً ﴾ إما في أسلوب التخاطب والتعامل \_ كما أسلفنا \_ أو من التخلف الحضاري والبدائية في العادات والمفاهيم والمصطلحات.

فلما وجدوا القوة في دولة ذي القرنين والعدل والصلاح في سيرته \_ وعدل السلطان يفتح أمامه القلوب قبل فتح الجيوش الأمصار \_ لجأوا إليه لحمايتهم من

<sup>(</sup>۱) الستر يطلق على الحواجز الطبيعية من الجبال والأشجار، وكذلك على ما يحجب ضوء الشمس من الأمور الصناعية من بنيان وملابس. وبكل احتمال مما سبق قال بعض المفسرين.

ويرجع الدكتور عبد العليم خضر أن الموضع الذي وصل إليه ذو القرنين في جولة المشرق هي المناطق الصحراوية المطلة على المحيط الهندي وتعرف باسم (غيدروسيا) وكانت مأوى القبائل المتأخرة وكانت تغير على تخوم الدول المجاورة فأراد ذو القرنين تأديبها وحماية حدود دولته الشرقية منهم. انظر: مفاهيم جغرافية: ٢٦٩.

هجمات تلك القبائل الهمجية المفسدة، قبائل يأجوج ومأجوج التي كانت تشن عليهم هجماتهم من خلف الجبلين المتقابلين من الممر الضيق الذي بينهما وذلك بإقامة سد بين الصدفين(١)، مقابل خراج يدفعونه إليه من أموالهم.

ونظراً لأن القضية التي وضعها ذو القرنين نصب عينيه هي الإصلاح ومقاومة الفساد والشر، والحكم بالعدل بين الناس، ولم يكن همه جمع المال أو قصد العلو في الأرض بإذلال الشعوب، فقد رفض عرضهم، وتطوّع بإقامة السد على أن يتطوعوا هم من جانبهم بتقديم الجهد البشري، فمنه الخبرة والتصميم والإشراف، وعليهم الطاقة العمالية والمواد الأولية المتوافرة في بلادهم.

وكان أيسر طريق لإقامة السد هوردم ما بين الجبلين أولاً بفلزات الحديد الذي تتخلله قطع الفحم والخشب، حتى إذا تساوت قمة الحديد بقمة الجبلين المتقابلين، أمر بالنفخ لإيقاد النار بالحطب الذي يتخلل الفلزات لتسخين الحديد، حتى إذا جعله ناراً لشدة احمراره وتوهجه أفرغ عليه النحاس المذاب بتخلل الحديد ويختلط به فيصبح قطعة واحدة وكتلة متماسكة وجداراً أملس بين الجبلين.

وهكذا حقق الأمن والطمأنينة لهؤلاء القوم المتخلفين، فلم تستطع قبائل يأجوج ومأجوج تسوّر الردم ولم يستطيعوا ثقبه والنفاذ من خلاله(٢).

ولما أنجز ذو القرنين هذا العمل الضخم الرائع، لم تأخذه نشوة البطر والغرور بل أعاد النعمة إلى مسديها، نعمة العلم والخبرة إلى واهبها، ونعمة التوفيق للعمل الصالح إلى الذي مكن له في الأرض، ﴿قال هذا رحمة من ربي﴾.

ومن إيحاء هذا الموقف العظيم وهو يطل على البناء الشامخ ومن ورائه أفواج قبائل يأجوج ومأجوج المتلاطمة وهي لا تستطيع القلب ولا النقب تذكر مصير

<sup>(</sup>۱) الصدفان: الجبلان المتناوحان أي المتقابلان، ولا يقال للواحد صدف وإنما يقال صدفان للاثنين لأن أحدهما يصادف الأخر. تفسير الجامع لأحكام القرآن للقرطبي: ٦١/١١ ونسبه لابن عطية.

<sup>(</sup>٢) سنعود إلى الحديث عن ذي القرنين، والسد، ويأجوج ومأجوج في مباحث مستقلة.

الأرض وما عليها ومن فيها، وهذه خواطر المؤمنين المصدقين بوعد ربهم فإن مصير الأرض والجبال الدك والتدمير ﴿فإذا نفخ في الصور نفخة واحدة وحملت الأرض والجبال فدكتا دكة واحدة فيومئذ وقعت الواقعة ﴾ [الحاقة: ١٣ – ١٥]

إنها المشاعر الإيمانية تجاه خالق السماوات والأرض المتصرف في شؤون الكون ذي العزة والجبروت بيده مقاليد الأمور مصير كل شيء إليه.

﴿ فإذا جاء وعد ربي جعله دكاء وكان وعد ربي حقاً ﴾.

إنه نموذج الحاكم الصالح الذي أدرك مهمته في الحياة، لقد مكّن له في الأرض فجاب الأفاق لنشر العدل والخير والصلاح وقمع الشر والفساد، والأخذ على يبد الظالم ومناصرة الضعيف والمظلوم، ودرء العدوان، وإقامة العمران في الأرض من غير أن يكون له حظ دنيوي في كل ذلك بل ابتغاء مرضاة ربه، وإيثاراً للدار الباقية على الفانية فلم يشغله السلطان والجاه والمال والخبرة عن ذكر الله وشكره والتطلع إلى يوم المعاد.

\* \* \*

#### وقفات لا بد منها

بعد هذا العرض الإجمالي لهذا المقطع، وقبل الانتقال إلى مباحث القيم والعبر والمواعظ لا بدّ لنا من عدّة وقفات نتناول بإيجاز ثلاثة أمور طال كلام المفسرين حولها وتباينت آراؤهم فيها وهذه الأمور:

- \_ التعرف على شخص ذي القرنين.
  - \_ السد وموقعه.
- \_ يأجوج ومأجوج: حقيقتهم، ومصيرهم.

## الوقفة الأولى مع ذي القرنين:

اختلف المفسرون في اسم ذي القرنين ونسبه وزمان وجوده، وسبب تلقيبه بذي القرنين، ولولا هذا الخلط الشديد الذي لا يقبله العقل ولا ترضاه الشريعة الذي وقع فيه كثير منهم لأعرضنا عن الخوض في هذا المبحث لأن من منهجنا أن لا نلتفت إلى ما أهمله القرآن الكريم، وأن نسير حيث توجهنا الأيات الكريمة في التعرف على الهدايات القرآنية.

وأبرز الأقوال في تحديد شخصية ذي القرنين:

\_ أنه أبو كرب شمر بن عمرو بن أفريقيش الحميري .

أخذاً من ظاهر التسمية، لأن الأذواء من أهل اليمن، فمنهم ذو نواس، ذو النون، ذو النار، سيف بن ذي يزن.

\_ وقال آخرون إنَّه الإسكندر المكدوني بن فيلبوس اليوناني .

وذلك لأن البلاد التي استولى عليها الإسكندر امتدت في مشارق الأرض ومغاربها.

- وقيل هو قـورش الإخميني، لإجماع المؤرخين على عدالة سيـرته وحسن سيرته في الشعوب والممالك التي استولى عليها.

ولو نظرنا إلى الآيات الكريمة بتدبر وروية لاستطعنا أن نستنبط من خلالها معالم بارزة وأوصافاً واضحة يمكن أن تكون ضوابط وعلامات تعين على التعرف على هوية ذي القرنين. فمن هذه المعالم:

- ١ إنه رجل صالح، مكن الله له في الأرض وآتاه من كل شيء سبباً، فأقام
   العدل وحكم بالقسط.
- ٢ ـ كانت لـه رحلة إلى مطلع الشمس وحروب انتصر فيها على أمم كافرة
   وأخضعها لحكمه.
  - ٣ \_ كانت لـ ه رحلة إلى مطلـ ع الشمس لتأديب أقوام متخلفين.
- ٤ ــ كانت له رحلة إلى منطقة جبلية وعرة لإقامة سند يحمي أقواماً ضعفاء من هجمات قبائل يأجوج ومأجوج المتوحشة.
  - ٥ \_ من أساسيات السد الذي أقامه ذو القرنين، وقوعه بين جبلين متقابلين.
  - ٦ تكوين هذا السد من زبر الحديد المطعم بالنحاس لتحقيق الصلابة والملاسة.
- ٧ الغرض من إقامة السد غرض عسكري لدفع هجمات القبائل المتوحشة والحد من فسادهم على القبائل المستضعفة .

ولو وضعنا هذه المعالم نصب أعيننا ثم ولجنا البحث من بابه مستخدمين مفتاحه الذي ذكره القرآن الكريم وهو: ﴿ويسألونك﴾، لاستطعنا أن نصل إلى بعض المرجحات كما وصل إليها أبو الكلام أزاد.

لقد وجه السؤال من قريش بقصد التعجيز، فلا بد إذن أن يكون أحد الفريقين \_ اليهود أو قريش \_ على علم بحال ذي القرنين لكي يدركوا صحة ما يخبرهم به محمد على .

لا يقال إنَّ قريشاً كانت تعرف ذلك، لأن ما تدركه قريش يدركه محمد على فهو أحدهم، إذن الذين يعرفون أخبار ذي القرنين هم اليهود الذين زودوا قريشاً بهذه الأسئلة للوقوف على صدق محمد على الأسئلة الموقوف على صدق محمد على الأسئلة الموقوف على المائلة المائ

ولو رجعنا إلى كتب اليهود لا نجد في أخبار الملوك والأنبياء ما ينطبق على ما أخبر به القرآن الكريم سوى ما ورد في رؤيا النبيّ دانيال.

ينقل أبو الكلام أزاد في كتابه: (ويسألونك عن ذي القرنين) من سفر دانيال فيقول: «في السنة الثالثة لجلوس بيلش فر الملك كنت بمدينة سوس هيرا – من أعمال عيلام على شاطىء النهر أولائي – فرأيت الرؤيا للمرة الثانية، رأيت كبشأ واقفاً على شاطىء النهر له قرنان عاليان، وكان الواحد منهما منحرفاً إلى ظهره، ورأيت الكبش ينطح بقرنيه غرباً وشرقاً وجنوباً لا قبل لحيوان بالوقوف أمامه، فهو يفعل ما يشاء وصار هو كبيراً جداً، وبينما أنا أفكر في هذه الظاهرة إذ رأيت تيساً أقبل من جهة الغرب وغشى وجه الأرض كلها، وكان بارزاً بين عيني التيس قرن عجيب، ثم إن التيس اقترب من الكبش ذي القرنين ونفر منه مغضباً، ثم عمد إليه فكسر قرنيه، وصرعه وداسه فأصبح الكبش ذو القرنين عاجزاً عن مقاومته، محروماً من ناصر ينصره عليه» [سفر دانيال ۱/ ۱ نقلاً عن (ويسألونك عن ذي القرنين) ۸۷].

ثم ذكر الكتاب على لسان دانيال أن الملك جبريل ظهر له وشرح له رؤياه قائلاً: «إنَّ الكبش ذا القرنين يمثل اتحاد المملكتين مادا و فارس فيملكهما ملك قوي لا تقدر دولة على مواجهته، أما التيس ذو القرن الواحد الذي رآه بعد الكبش فالمراد منه ملك اليونان، والقرن البارز بين عيني التيس يدل على أول ملك من اليونان». [سفر دانيال ١١/٨].

يقول أبو الكلام آزاد تعليقاً على رؤيا دانيال:

كانت لليهود في رؤيا دانيال بشارة بأن نهاية أسرهم وبدأ نشأتهم الجديدة

<sup>(</sup>١) يقول الألوسي: غرض اليهود من السؤال الامتحان، وذلك يحسن فيما خفي أمره ولم يشتهر، إذ الشهرة لا سيما إذا كانت تامة مظنة العلم. . انظر روح المعاني ٢٧/١٦.

منوط بقيام هذه المملكة ذات القرنين، أي أن ملك مادا وفارس يغير على ملك بابل ويتغلب عليه ويحرر اليهود من أسرهم، وأن هذا الملك الذي اختاره الله لإعانة اليهود ورعايتهم يأمر بتعمير بيت المقدس من جديد ويجتمع الشعب الإسرائيلي الممزق مرة أخرى تحت رعايته.

وقد ظهر بعد هذه النبوءة بسنوات: الملك غورش الذي سماه اليونان سايرُس، واليهود بِ (خورس) وحد مملكتي مادا وفارس فأنشأ منهما سلطنة عظيمة، ثم هاجم بابل واستولى عليها دون عناء.

رأى دانيال في رؤياه أن الكبش ذا القرنين ينطح بقرنيه في الغرب والشرق والجنوب، أي يحوز انتصارات باهرة في الجهات الثلاث، وهكذا كان أمر غورش، فقد كان انتصاره الأول في الغرب والثاني في الشرق والثالث في الجنوب، أي في بابل، وكذلك صدقت النبوءة بخلاص اليهود وازدهارهم، فقد أطلقهم غورش بعد فتحه بابل من الأسر وأذن لهم بالعودة إلى فلسطين وبناء الهيكل من جديد، وحذا حذو غورش خلفاؤه من ملوك مادا وفارس، فما زالوا يحمون اليهود ويرفقون بهم)(۱).

ويقول أبو الكلام آزاد عن سبب رفق غورش باليهود:

(لقد كان غورش من متبعي مذهب مزديسنا أي الدين الزردشتي، وهذا أمر له أهمية خاصة في العلاقة التي كانت بين الفارسيين والإسرائيليين، فمن المعلوم أن الوثنية كانت عامة شاملة العالم كله لم يشذ عنها إلا فئتان: اليهود، والزردشتيون...

وبطبيعة الحال أن يجد الملك غورش بعد فتحه بابل أن تصورات اليهود الدينية قريبة جداً لتصورات الدينية، فاندفع إلى احترامهم وتلقى نبوءاتهم برغبة خالصة...»(٢).

<sup>(</sup>١) انظر كتاب (ويسألونك عن ذي القرنين) ٨٩.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ٩٨.

إنّنا وإن كنّا لا نستطيع الجزم \_ بما قاله أبو الكلام أزاد عن غورش، فإنّ الروايات التاريخية يدخلها التبديل والتحريف كثيراً، إلاّ أننا نجد المنهج الذي سار عليه أبو الكلام أزاد أقرب إلى الموضوعية، ومع ذلك فإنّنا نستبعد ما ذهب إليه كثير من المفسرين في كون ذي القرنين أبا كرب شمر بن عمرو بن أفريقيش الحميري، لأنه لم يذكر في سيرته أنه بنى سداً عسكرياً تنطبق عليه أوصاف سد ذي القرنين كما نستبعد الإسكندر المكدوني فقد كان وثنياً سفّاكاً للدماء متغطرساً قتل أقرب المقربين الله.

أمًّا الأوصاف التي ذكرت في سيرة غورش (أو قورش الإخميني) كما وردت في في كتب المؤرخين فتدل على حكمته وعدالته، كما أن فتوحاته التي ذكرت في المغرب والمشرق لحماية أطراف دولته من المغيرين الطامعين وبناء السد في شمال مملكته لحفظ سكان الشمال من هجمات القبائل المتوحشة. كل ذلك يرجح أن يكون ذا القرنين.

يقول الشيخ سعيد حوى في كتابه (الأساس في التفسير):

(لا نعرف أحداً من علماء عصرنا كأبي الكلام آزاد رحمه الله أكثرنا تأهيلاً للتحقيق في المعضلات التاريخية بما اجتمع له من ثقافة موسوعية دينية وتاريخية، وقد أقدم على تحقيق المراد بذي القرنين وبسده وبيأجوج ومأجوج، فقدم دراسة تعتبر أعظم دراسة في بابها حول هذا الموضوع... إلى أن يقول ومع أننا لا نستطيع الجزم بما أوصل إليه هذا التحقيق لكنه يبقى التحقيق الأقوى في التاريخ الإسلامي حول ذي القرنين)(۱).

### الوقفة الثانية مع السد وموقعه:

اختلف المفسرون في موقع السد الذي بناه ذو القرنين كاختلافهم في شخصه فذهب بعضهم إلى أنه سد مأرب وآخرون إلى أنه سور الصين إلى غير ذلك، ولو وضعنا أيضاً المعالم التي وضعها القرآن الكريم بين أيدينا لأمكننا التعرف على السد فما ذكره القرآن الكريم:

<sup>(</sup>١) الأساس في التفسير، لسعيد حوى ٦/٣٢٣٢.

- أنه سد أقيم بين جبلين متقابلين صدفين .
- \_ أن تكوينه من الحديد المطعم بالنحاس المذاب.
- أن الغاية من إقامته حماية من دونه من هجمات الأعداء.

وهذا ما فعله أبو الكلام آزاد حينما خطأ القائلين بأنه سد مأرب لأنه سد من حجارة وتراب والهدف منه زراعي لحجز مياه السيول خلفه وتنظيم توزيعه لري الأرض.

وكذلك خطأ من قال إنَّـه سور الصين الـذي يمتـد (٢٤٠٠) كيلو متـراً فـوق السهول والوديان والتلال.

والذي وصل إليه أنه السدّ المقام على مضيق داريال في جبال القوقاز فإنَّ سلسلة جبال القوقاز الرهيبة تمتد من بحر قزوين شرقاً إلى البحر الأسود غرباً بطول ألف ومائتي كيلو متر ولا يوجد ممر بين السلسلة الشاهقة سوى ممر ضيّق يسمّى مضيق (داريال) ولا يزيد عرض هذا المضيق عن مائة متر تقريباً، وفي هذا المضيق حاجز حديدي تنطبق عليه جميع أوصاف سد ذي القرنين، وهويقع الآن في جمهورية جورجيا السوفياتية.

وقد كان الموقع التقريبي لسد ذي القرنين معلوماً لدى بعض المفسرين، فالقرطبي يقول في تفسير قوله تعالى: ﴿ثم اتبع سبباً حتى إذا بلغ بين السدّين﴾ وهما جبلان من قبل أرمينية وأذربيجان)(١)، كما أشار ابن كثير(٢) إلى بعثة الواثق لاكتشاف حال السدّ. وقد ذكر ابن خردازبه في كتاب (المسالك والممالك)(٣) أن الخليفة الواثق العبّاسي \_ المتوفّى سنة ٢٣٢ه \_ كان رأى في منامه كأن ردم يأجوج ومأجوج قد فتح، فكلف (سلام الترجمان) باستطلاع السدّ، وزوده بالطعام والمال

<sup>(</sup>١) انظر تفسير القرطبي (الجامع لأحكام القرآن) ١١/٥٥.

<sup>(</sup>۲) تفسیر ابن کثیر ۲۰٤/۳.

<sup>(</sup>٣) كتاب المسالك والممالك لأبي القاسم عبد الله بن عبد الله المعروف بابن خردازبه المتوفى في حدود سنة • ٣٠هـ. ط. مكتبة المثنى ببغداد. نقلًا عن كتاب (ذي القرنين) لمحمد خير يوسف.

وأرسل معه خمسين من الشباب الأقوياء... إلخ. وزودهم بكتب إلى ملوك الأقاليم، وأمرائها، فوصلت البعثة إلى حصون قريبة من مكان السد، وحولها قرى وحصون خربة كثيرة، وأهل الحصون كانوا مسلمين يقرأون القرآن ولهم كتاتيب، فلمًّا أخبروهم أنهم مرسلون من قبل أمير المؤمنين استغربوا ولم يعرفوا عنه شيئاً ولم يسمعوا به، ووصلوا إلى المدينة التي نزل فيها ذو القرنين للإشراف على بناء السدّ وهي على مسيرة ثلاثة أيام من موقع السدّ، ووصفوا السدّ بأن طوله يبلغ مائتى ذراع، وأن له عضادتين مما يلى الجبل من جنبى السفح...

وكله بناء من حديد مغيب في نحاس، وتكون اللبنة ذراعاً ونصفاً في ذراع ونصف في سمك أربعة أصابع . . .

وعادت البعثة بعد أن استغرقت رحلة الذهاب ستةعشر شهـراً، ورحلة الإياب اثنتي عشـر شهراً، ولم يبق من أعضـائهـا سـوى أربعـة عشـر رجـلاً(١).

وما ذهب إليه أبو الكلام آزاد، وبعض المفسرين السابقين رجحه الدكتور عبد العليم خضر، حيث يقول: «ووجد كورش أنه آن الأوان لتأديب الشعوب المتوحشة التي كانت تغير عبر مضيق داريال في جبال القوقاز وعلى شعوب إمارته في أذربيجان وجورجيا وأرمينيا وجنوب الحائط الجبلي الرهيب الذي يسمَّى جبال القوقاز التي تمتد إلى بحر قزوين في الشرق عند مدينة (دربند) حتى (سوخوم) على البحر الأسود، فتوجه إليها سنة ٧٥٣ق. م، وقضى بالإقليم حوالي تسع سنوات متوالية ما بين بناء السد الحديدي . . . وتأديب قبائل (الإسكوذيين) أو (الماساجيت)(٢).

## الوقفة الثالثة مع يأجوج ومأجوج: حقيقتهم ومصيرهم:

تضاربت أقوال المفسرين في حقيقة يأجوج ومأجوج وأشكالهم وأوصافهم وأعمارهم وتناسلهم. وليس فيها شيء مرفوع إلى رسول الله على لذا آثرنا أن نضرب صفحاً عن تلك الأخبار والأقاويل، ولنا وقفة مع بعض الأحاديث الصحيحة

<sup>(</sup>۱) انظر أخبار بعثة سلام الترجمان في كتاب: معجم البلدان لياقوت الحموي ١٩٩/٣. ط دار صادر.

التي تحدثت عن خروجهم قبيل قيام الساعة، فيما بعد.

ولكني وجدت تحقيقاً قيماً فيما كتبه أبو الكلام آزاد حول القبائل المتوحشة في شمال شرق القارة الآسيوية وهجماتهم على العالم المتحضر في الجنوب والغرب، فأنقله بنصه مع شيء من الاختصار فإنَّ هذا التحقيق يلقي أضواءً على أصل قبائل يأجوج ومأجوج. يقول أبو الكلام آزاد:

«تسمّى هذه البقعة الشمالية الشرقية (منغوليا) وقبائلها الرحّالة (منغول) وتقول لنا المصادر الصينية أن أصل كلمة منغول هو «منكوك» بالكاف الفارسية بعد النون، أو «منجوك»، بالجيم الفارسية، وفي الحالتين تقرب الكلمة من النطق العبري (ماكوك» بالكافين الفارسيتين، النطق اليوناني «ميكاك» بالكافين الفارسيتين، ويخبر تاريخ الصين عن قبيلة أخرى من هذه البقعة كانت تعرف باسم (يواشي)، والظاهر أن هذه الكلمة ما زالت تحرف عند الأمم حتى أصبحت يأجوج في العبرية»(١).

ثم يستعرض أبو الكلام آزاد كيف أن أرض منغوليا كانت مصدراً لدفعات بشرية إلى الجنوب الشرقي (الصين) وإلى الجنوب الغربي، والغرب أحياناً، وكثير من هذه الهجمات البشرية قد استوطنت الأرض التي احتلتها ومالت إلى الزراعة والصناعة، إلا أن مسقط رأس تلك الموجات البشرية بقيت على توحشها، وبقيت مصدر قلق للشعوب المتحضرة، ويستعرض أبو الكلام آزاد من خلال التاريخ سبع هجمات لهذه القبائل:

الأولى: كانت قبل العصر التاريخي عندما بدأت هذه القبائل تهاجر من الشمال الشرقى وتنتشر في آسيا الوسطى.

الثانية: في فجر التاريخ، ونرى معالم حياتين مختلفتين: حياة البداوة وحياة الاستقرار، فتخلد القبائل المهاجرة إلى السكينة، وبدأ هذا الدور من نحو سنة ١٥٠٠ق. م إلى سنة ١٠٠٠ق. م.

الشالثة: من سنة ١٠٠٠ ق. م، فنجد قوماً همجاً من البدو في بلاد بحر الخزر والبحر الأسود، ثم لا يلبث هو أن يظهر بأسماء مختلفة ومن وجهات مختلفة،

<sup>(</sup>١) انظر: كتاب (ويسألونك عن ذي القرنين) ١٦٥.

ثم نرى قبائل (سي تهين) أخذت تظهر على مسرح التاريخ من سنة ٧٠٠ق. م وتهاجم آسيا الصغرى.

ويقول هيرو دتس: إنَّ حدود الآشوريين الشمالية كانت عرضة لغارات قبائل (سي تهين) المستمرة، وكانت هذه الحدود تمتد إلى جبال أرمينيا. فكانت قبائل (سي تهين) تجتاز مضيق القوقاز وتشن الغارات المدمرة على شعوب السهول، حتى إنَّ جموعاً كبيرة منها تقدّمت سنة ٢٠٠ق. م ووصلت إلى (نينوي) داست في طريقها إيران الشمالية، ويرى مؤرخو اليونان أن هذا الحادث كان من أهم أسباب سقوط نينوي(١).

أمًّا الهجمة الرابعة: فينبغي أن نجعلها في حدود سنة ٥٠٠ق. م الزمن الذي ظهر فيه غورش ــ تكونت مملكة مادا وفارس المتحدة فتغيرت الظروف فجأة وأمنت آسيا الغربية من هجمات قبائل (سي تهين)(٢).

وكانت المخامسة: في القرن الثالث قبل الميلاد، وقد تدفق سيل جديد للقبائل المنغولية وانصب على الصين، وقد سمّى مؤرخو الصين هذه القبائل (هيونج نو) وفي هذا العصر بنى إمبراطور الصين (شي هوانج تي) ذلك الجدار العظيم الذي اشتهر بجدار الصين لصد هجمات هؤلاء المغيرين، والذي لا يزال يوجد إلى يومنا هذا، وقد بدأوا بناءه سنة ٢٦٤ق. م وأتموه في مدة عشر سنين (٣).

<sup>(</sup>١) انظر كتاب (ويسألونك عن ذي القرنين) ١٦٧ وأشار إلى كلام هيرودتس ١٠٤/١.

<sup>(</sup>٢) رجح الـدكتـور عبـد العليم خضـر أن حكم قـورش الإخميني كـان بين ٥٥٩ ــ ٢٩ ٥ق. م وتوفي بعد بناء السدّ قرب مضيق داريال سنة ٢٩ ٥ق. م. معالم جغرافية ٢٤٤.

<sup>(</sup>٣) يبلغ طول سور الصين (٢٤٠٠) كيلومتراً في خط مستقيم يتراوح ارتفاعه بين خمسة أمتار وعشرة أمتار، ويبلغ عرضه من ثمانية أمتار عند القاعدة إلى خمسة أمتار عند القمة، وعليه رصيف واسع يسمح بمسرور ستة فسرسان جنباً إلى جنب، ويبلغ عدد أبسراجه (٢٥٠٠) برجاً، مساحة كل برج خمسة أمتار مربعة وارتفاع البرج سبعة عشر متراً، وهو مبني من الحجارة وبداخله التراب وواجهتها من الطوب ويعود تاريخ بنائه إلى أسرة مينج الصينية. انظر دائرة المعارف للبستاني ١٠١/١١، وموسوعة المورد للبعلبكي ٢٧/٥.

وكانت الهجمة السادسة: في القرن الرابع الميلادي على أوروبا بقيادة (أتيلا) ــ بعد أن سدّت في وجوههم منافذ الشرق والجنوب ــ وقضت على الإمبراطورية الرومانية وعلى مدنيتها معاً.

وكانت الهجمة السابعة: في القرن الثاني عشر الميلادي، فاحتشدت جموع عظيمة من القبائل في بـلاد منغوليا، وخرجت بـزعامـة جنكيزخـان، فقضت على الحضارة العربية وخرّبت مدينة بغداد، مدينة السلام سنة ٢٥٦هـ. ١.هـ(١).

على ضوء هذا التحقيق العلمي الذي قدّمه لنا أبو الكلام آزاد، فإنَّ التكاثر السكاني من ناحية ووقوع المجاعات والكوارث ونقص الموارد الغذائية من ناحية أخرى، كل ذلك يؤدّي إلى انتشار الموجات البشرية بحثاً عن الطعام أو حباً في السيطرة والغلبة، وما هذه الهجمات المغولية إلاَّ ظاهرة متكررة، وستكون آخرها ما أخبر به رسول الله على ما أخبر به رسول الله على ما سيحدث قبيل قيام الساعة حين يخرج يأجوج ومأجوج وهم من كل حدب ينسلون فقد جاء في صحيح مسلم: «... فيطلبه \_ أي يطلب

<sup>(</sup>۱) في الصحيحين من حديث الزهري عن عروة، عن زينب بنت أبي سلمة، عن حبيبة بنت أم حبيبة، بنت أبي سفيان، عن أمها أم حبيبة، عن زينب بنت جحش زوج النبي على الله حبيبة، عن زينب بنت جحش زوج النبي الله حبقال أربع نسوة \_ قالت استيقظ النبي على من نومه وهو محمر الوجه، وهو يقول: لا إله إلا الله ويل للعرب من شر قد اقترب فتح اليوم من ردم يأجوج ومأجوج مشل هذه، وحلق بإصبعيه الإبهام والتي تليها، قلت يا رسول الله: أنهلك وفينا الصالحون؟! قال: نعم إذا كشر الخبث . انظر صحيح البخاري كتاب الأنبياء ١٠٩/٤، وصحيح مسلم كتاب الفتن ١٠٩/٤.

وهذه معجزة لرسول الله ﷺ تحققت في هجمة التتار عام ٢٥٦ه، ولقد خصّ رسول الله ﷺ العرب بالذكر ولم يعمم المسلمين، وكانت الخلافة الإسلامية بيد العبّاسيين، وبعد القضاء على خلافتهم خرج الأمر من أيدي العرب ولم يجتمع أمر الأمة الإسلامية بعد ذلك عليهم.

كما أن تحليق رسول الله ﷺ بين أصبعيه الإبهام والتي تليها كناية أن باب الفتنة لم يفتح على مصراعيه، وستتحقق المعجزة الأخرى في فتح باب الفتنة على مصراعيه عند اقتراب الوعد الحق عندما تخرج قبائل يأجوج ومأجوج قبيل قيام الساعة ليدمروا العالم المتحضر مرة أخرى، والخروج الأخير من علامات الساعة الكبرى كما سنذكره بعد قليل.

عيسى ابن مريم عليه السلام الدّجال – حتى يدركه بباب لُدْ فيقتله، ثم يأتي عيسى ابن مريم قوماً قد عصمهم الله منه، فيمسح عن وجوههم ويحدّثهم بدرجاتهم في الجنة، فبينما هو كذلك إذ أوحى الله إلى عيسى: إنّي قد أخرجت عباداً لي لا يَدانِ لأحد بقتالهم، فحرّز عبادي إلى الطور، ويبعث الله يأجوج ومأجوج وهم من كل حدب ينسلون، فيمر أوائلهم على بحيرة طبريّة فيشربون ما فيها، ويمر آخرهم فيقولون: لقد كان بهذه مرة ماء، ويحصر نبيّ الله عيسى وأصحابه حتى يكون رأس الثور لأحدهم خير من مائة دينار لأحدكم، فيرغب نبيّ الله عيسى وأصحابه، فيرسل الله عليهم النغف في رقابهم، فيصبحون فرسى كموت نفس واحدة، ثم يهبط نبي الله عيسى وأصحابه إلى الأرض فلا يجدون في الأرض موضع شبر إلا ملأه زهمهم ونتنهم، فيرغب نبيّ الله عيسى وأصحابه إلى الأرض فلا يجدون في الأرض موضع شبر إلا ملأه زهمهم فتطرحهم حيث شاء الله، ثم يرسل الله مطراً لا يكنُّ منه بيت مدر ولا وبر فيغسل الأرض حتى يتركها كالزلقة، ثم يقال للأرض: أنبتي ثمرتك وردي فيغسل الأرض حتى يتركها كالزلقة، ثم يقال للأرض: أنبتي ثمرتك وردي

والمتبادر إلى الذهن أن يأجوج ومأجوج الذين سيخرجون قبيل قيام الساعة وبعد نزول عيسى عليه السلام هم من نسل السابقين الذين حجزهم ذو القرنين خلف السد، ولكن ما واقعهم الآن هل لا يزالون يتموّجون خلف السد، ولو حاول أحد ما أن يطلع عليهم أو يراهم فما شأنهم؟

لقد ورد حديث بلبل أذهان كثير من المفسرين، مما جعل بعضهم يقول إنهم أصبحوا في علم الغيب فلا يراهم أحد إلا عند قبيل الساعة؟! والذي دفعهم إلى ذلك أن الواقع المرئي حول جبال القوقاز وغيرها من المناطق التي يحتمل أن يكون موطنهم، لا يوجد فيها مثل تلك الأمواج المتلاطمة من البشر، ومما زاد الفهم اضطراباً دلالة ظاهر الآية الكريمة ﴿وتركنا بعضهم يومئذٍ يموج في بعض ونفخ في الصور فجمعناهم جمعاً وعرضنا جهنم يومئذٍ للكافرين عرضاً ﴾.

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم كتاب الفتن ١٩٩/٨.

ولإلقاء الضوء على الموضوع نذكر الحديث أولاً ثم نرى معنى الآية ثانياً: روى الإمام أحمد في مسنده والترمذي وابن ماجة (١) في سننهما عن أبي رافع عن أبي هريرة رضي الله عنه عن رسول الله عليه، قال: إنَّ يأجوج ومأجوج ليحفرون السدّ كل يوم حتى إذا كادوا يرون شعاع الشمس، قال الذي عليهم: ارجعوا فستحفرونه غداً، فيعودون إليه كأشد ما كان، حتى إذا بلغت مدّتهم وأراد الله أن يبعثهم على الناس حفروا حتى إذا كادوا يرون شعاع الشمس قال الذي عليهم: ارجعوا فستحفرونه غداً إن شاء الله فيستثني فيعودون إليه وهو كهيئته حين تركوه فيحفرونه ويخرجون على الناس. . . الحديث.

يقول ابن كثير في تفسيره تعقيباً على الحديث:

وهذا إسناد جيد قوي ولكن في رفعه نكارة، لأن ظاهر الآية يقتضي أنهم لم يتمكنوامن ارتقائه ولا من نقبه، لإحكام بنائه وصلابته وشدّته، ولكن هذا قد روي عن كعب الأحبار، أنهم قبل خروجهم يأتونه فيلحسونه، ويقولون غداً نفتحه ويلهمون أن يقولوا: إن شاء الله، فيصبحون وهم كما فارقوه فيفتحونه، وهذا فتحه.

ولعل أبا هريرة تلقاه عن كعب فإنه كثيراً ما كان يجالسه ويحدثه، فحـدّث بـه أبو هريرة، فتوهم بعض الرواة أنه مرفوع فرفعه. والله أعلم(٢).

فإذا لم يصح رفع الحديث إلى رسول الله على فلا إشكال عندئذ لأن سياق الآيات الكريمة يدل على أن ذا القرنين بنى السد وأحكمه وبعد أن تم ذلك: فاما اسطاعوا أن يظهروه وما استطاعوا له نقباً في ذاك الوقت، ثم جاء الحمد والثناء على الله سبحانه وتعالى على لسان ذي القرنين لأنه وفقه إلى بناء هذا السد وحماية الأقوام المستضعفين الذين كانوا مطمع قبائل يأجوج ومأجوج. فتركوا يموج بعضهم في بعض وهم لا يستطيعون تسلّق السدّ ولا نقبه (٣)، ثم أسدل الستار على

<sup>(</sup>۱) مسند الإمام أحمد ۱۰/۲، سنن الترمذي كتـاب التفسير ۴/۵۷۰؛ سنن ابن ماجـة كتاب الفتن ۱۳٦٤/۲.

<sup>(</sup>۲) تفسیر ابن کثیر ۲/۸۰۸.

<sup>(</sup>٣) في التعبير بكلمة (ما) في قوله تعالى: ﴿فما اسطاعـوا أن يظهـروه وما استـطاعوا لـه نقبـاً ﴾ =

الحديث عن يأجوج ومأجوج وهم محجوزون، وكما قلنا سابقاً ومن إيحاء هذا المنظر جرى الحديث عن مصير السدّ وعن حشر الناس يـوم القيامة للحساب. أما السدّ فيصبح دكاً ويسوى بالأرض عند قيام الساعة أمّا الناس ـ جميع الناس بما فيهم يأجوج ومأجوج ـ فإذا نفخ في الصور سيجمعون جميعاً ويعرضون على جهنم، وجاء التعبير بصيغة الماضي (ونفخ) لتحقق الوقوع فهو أمر كائن لا محالة، ويكثر في القرآن الكريم التعبير عن أحداث المستقبل بصيغة الماضي لأن الحدث متحقق الوقوع فكأنه قد وقع وفرغ منه مثل قوله تعالى: ﴿وحملت الأرض والجبال فدكتا دكةً واحدةً ﴾.

أمًّا واقع يأجوج ومأجوج بعد الحجزفكأي قوم من الأقوام أو أمة من الأمم تعتورها فترات تكاثر وإخصاب ونمو، كما تعتورها فترات ركود وضعف وقلة، ففي حالات التكاثر يحدث الانفجار السكاني وتكون موجات الهجرة والسيطرة، وفي فترات الضعف يكون الكمون وربما يُغزون من غيرهم.

إلا أن ظاهر الآيات والأحاديث يدل على أن الموجات البشرية التي ستكتسح كل شيء أمامها وتجفف منابع المياه العذبة \_ ومنها بحيرة طبرية \_ سيكونون من نسل يأجوج ومأجوج الذين حجزوا خلف سد ذي القرنين حيث تكون موجة التكاثر والخصوبة على أشدها في تلك القبائل. ولله في خلقه شؤون.

\* \* \*

دلالة دقيقة. وهي أن «ما» لنفي الحال، بينما «لن» لنفي المستقبل القريب، و «لا»: لنفي المستقبل البعيد. انظر البرهان الكاشف عن إعجاز القرآن للزملكاني ١٩٣. فنفى استظهار السدّ ونقبه في الحال ـ أي حال إتمام بنائه ـ ولم يتعرض للمستقبل.

## القِيَم في قصة ذي القرنين

## (أ) القيم الصحيحة:

تمثلت القيم الصحيحة في سيرة ذي القرنين وأعماله وأقواله، وهي في نفس الوقت تأكيد للقيم الصحيحة التي مر ذكرها في القصص الثلاث السابقة:

١ – الحكم والسلطة والتمكين في الأرض ينبغي أن يسخر لتنفيذ شرع الله في الأرض وإقامة العدل بين العباد، وتيسير الأمر على المؤمنين المحسنين، وتضييق الخناق على الظالمين المعتدين ومنع الفساد والظلم وحماية الضعفاء من بطش المفسدين، وهي عكس ما ورد في قصة أصحاب الكهف حيث استخدمت السلطة والحكم في الانحراف والدعوة إلى الشرك (هؤلاء قومنا اتخذوا من دونه آلهة لولا يأتون عليهم بسلطان بين...).

Y — الرجال الأشداء ذوو الخبرات الفنية العالية في النواحي العسكرية والعمرانية والاقتصادية الذين كانوا طوع بنان ذي القرنين، وكذلك خضوع الأقاليم له وفتح الخزائن أمامه وتقديم خراج الشعوب له طواعية، كل ذلك لم يدخل على نفسه الغرور والبطر والطيش والغواية بل بقي مثال الرجل المؤمن العفيف المترفع عن زينة الحياة الدنيا (ما مكني فيه ربي خير). وبعد الانتهاء من تشييد السد قال: (هذا رحمة من ربي فإذا جاء وعد ربي جعله دكاء وكان وعد ربي حقاً).

وقارن هذا بما قاله صاحب الجنتين ﴿فقال لصاحبه وهو يحاوره أنا أكثر منك مالاً وأعز نفراً ﴾، ﴿وما أظن الساعة قائمة ولئن رددت إلى ربي لأجدن خيراً منها منقلباً ﴾.

- ٣ \_ اتخاذ الأسباب الظاهرة والخفية المغيبة لبلوغ الغايات والأهداف التي سعى إليها حيث آتاه الله من كل شيء سبباً فأتبع سبباً حتى إذا بلغ مغرب الشمس لنشر الإيمان وإقامة العدل.
  - \_ ثم أتبع سبباً حتى إذا بلغ مطلع الشمس لمحاربة التخلف.
- ثم أتبع سبباً حتى إذا بلغ بين السدين لإصلاح الأرض ومنع الفساد والدمار وهذه الأسباب الظاهرة والتي كانت من دواعي التمكين له في الأرض لم تصرفه عن النظر في الأسباب الغيبية التي تكون من دواعي التمكين المعنوي مثل: العدل، والإحسان إلى المؤمن المحسن والتيسير عليه والأخذ على يد الظالم والتضييق عليه وكلها من دواعي التمكين المعنوي.
  - \_ إعادة النعم والفضل إلى مسديها سبحانه وتعالى .
    - \_ الإيمان المطلق بعلم الغيب ومنه قيام الساعة.

## (ب) القيم الزائفة في قصة ذي القرنين:

وتمثلت القيم الزائفة فيما وجه إليه ذو القرنين همته لإزالته وإصلاحه فمن ذلك:

- ١ ــ الكفر والظلم والاعتداء الذي قضى عليه في مغرب الشمس ﴿فأما من ظلم فسوف نعذبه ثم يرد إلى ربه فيعذبه عذاباً نكراً ﴾.
- ٢ \_\_ التخلف المتمثل في القوم عند مطلع الشمس ﴿ وجدها تطلع على قوم لم نجعل لهم من دونها ستراً ﴾.
- ٣ ــ الإفساد والدمار المتمثل في تصرفات يأجوج ومأجوج ﴿قالوا
   يا ذا القرنين إن يأجوج ومأجوج مفسدون في الأرض﴾.

# العظات والعبر في المقطع الخامس (قصة ذي القرنين)

١ ــ إن اتخاذ الأسباب للوصول إلى الغايات لون من ألوان التمكين الرباني لعباده ولايتنا في ذلك مع توكل العبيد على الله سبحانه وتعالى وطلبهم العون والتوفيق والسداد.

٢ – من دعائم الملك الصالح والسلطة العادلة تكريم أهل الصلاح وجعلهم بطانة الحاكم واستشارتهم في شؤون الدولة وإسنادها إليهم، وتكليفهم بسياسة الرعية، وإبعاد أهل الفساد والظلم والانحراف والمضايقة عليهم.

٣ - من مهمات الحاكم الصالح الجهاد في سبيل الله لنشر كلمة التوحيد، ورعاية مصالح الأمة، وحماية المستضعفين ودفع إفساد المفسدين عنهم، وإقامة العدل في ربوع الأرض.

٤ – من مهمات دولة العدل إقامة المشاريع والمنشآت النافعة للأمة، التي توفر الأمن والرخاء والسعادة للشعوب.

م الله تعالى باختلال النظام الكوني جعله دكاء وكان وعد ربي حقاً.

٦ بقاء نسل يأجوج ومأجوج إلى قبيل قيام الساعة، حيث يخرجون في آخر
 الزمان، ويكون خروجهم من علامات الساعة الكبرى.

\* \* \*

#### خاتمة السورة

لقد تضمنت الخاتمة جملة من الحقائق التي تحدثنا عنها تفصيلاً في افتتاحية السورة، وذكرنا هناك الحكمة في ربط رسول الله على بين العشر آيات من أول السورة والعشر آيات الأخيرة من السورة وكونها عصمة من فتنة الدجال لمن قرأها أو حفظها(۱). ولا نعيد ذكرها هنا مرة أخرى اكتفاء بما تقدم ونكتفي هنا بالعرض العام للخاتمة.

يمكن تقسيم \_ الخاتمة \_ إلى ثلاث فقرات:

الفقرة الأولى: وهي وثيقة الصلة بمشهد ذي القرنين ومنظر القبائل والشعوب والأمم التي حشرت خلف السد، فهي تموج وتضطرب ولا تجد منفذاً ولا سبيلاً إلى الانتشار إلى غاياتها.

وكأنّ ذا القرنين بعد أن أتم هذا السد الشامخ وتحقق غرضه، ورأى ثمرة جهده لسنوات عديدة، وهو يكابد لإكمال السد بتأمين المواد الأولية وإقامته على التخطيط الدقيق والأسس العلمية السليمة من جهة.

ويكافح لدفع غارات المفسدين في الأرض الذين يحاولون الحيلولة بينه وبين إتمام هذا السد.

فلما انتهى وأشرف على هذا الإنجاز الضخم تـوجه إلى ربـه شاكـراً متضرعـاً للذي بفضله وكرمه ونعمته تتم الصالحات فقال: ﴿هذا رحمة من ربـي﴾ واستشعـر

<sup>(</sup>١) انظر: ما تقدم: ١٨٠ وما بعدها.

- وهو المؤمن بيوم النشور والحشر - أن كل شيء في الدنيا زائل وتذكر يـوم العودة إلى الله سبحانه وتعالى ويوم تحمل الأرض والجبال فتدك وتسوى بالأرض ووحملت الأرض والجبال فدكتا دكة واحدة ، قال: ﴿فإذا جاء وعد ربي جعله دكاء وكان وعد ربي حقاً ﴾ .

وتتميماً للصورة المجسدة في حشر يأجوج ومأجوج وحجزهم خلف السد جاء التعقيب الإلهي للتذكير بالحشر الأكبر الذي يقع بعد الدك وخسف القمر وجمع الشمس والقمر واختلال نظام الكون إنه يوم النفخ في الصور ﴿وتركنا بعضهم يومئذ يموج في بعض ونفخ في الصور فجمعناهم جمعاً لقد بعث الأولون والآخرون بألوانهم المختلفة وأشكالهم المتباينة وهيئاتهم المتنوعة، إنه يوم الجمع الأكبر، إنه يوم الدين، يوم الحساب والجزاء لقد جمعوا جمعاً راغمين، يقول أحدهم: أين المفر؟ ﴿كلا لا وزر إلى ربك يومئذ المستقر ﴾. تموج بهم الأرض كالجراد المنتشر، أبصارهم خاشعة كليلة ترهقهم ذلة، إنه اليوم الموعود، وقد أزيلت الحواجز عن الأرض فلا ترى فيها عوجاً ولا أمتاً، وأخرجت الأرض أثقالها فلم يبق في جوفها سر دفين، وكشفت السرائر وبرزت الحقائق على وجوه أصحابها. لا يرتد إليهم طرفهم وأفئدتهم هواء، والقلوب لدى الحناجر كاظمين. ووضعت الموازين القسط، وتطايرت الصحف، وأعلنت مبادىء العدل الرباني:

- \_ لا ظلم اليوم
- لا كلام إلا لمن أذن لـــه الرحمن ورضي لـــه قولاً
  - \_ لا شفاعة إلا بإذنه
  - \_ كل إنسان يحمل طائره
  - كفى بنفسك اليوم عليك شهيداً

وتعرض جهنم وتسحب بأزمتها(١)، ويا هول ما يرى من أمرها

<sup>(</sup>۱) في صحيح مسلم: «يؤتى بجهنم تقاديوم القيامة بسبعين ألف زمام، مع كل زمام سبعون ألف ملك». انظر: صحيح مسلم كتاب الجنة: ١٤٩/٨.

لقد كشف الغطاء عن البصائر المغطاة المحجوبة بظلمات الكفر والعصيان فلم يبق مجال للتكذيب بالنار واليوم الآخر.

لقد وجدوا ما وعد الرحمن وصدق المرسلون في تبليغهم.

فهذه جهنم تعرض أمام الكافرين عرضاً، لقد قالوا لـرسلهم في الحياة الـدنيا ﴿قلوبنا في أكنة وفي آذاننا وقر﴾ فـلا نفقه مـا تقولـون ولا نسمـع وعيدكم بـل قالـوا \_ استخفافاً واستهزاء \_ ﴿عجّل لنا قِطّنا قبل يوم الحساب﴾.

إنها من إيحاءات هذا المنظر المعروض في تموّج يأجوج ومأجوج خلف السد فالمؤمن لا يترك لحظة ولا حالة ولا منظراً إلا ويأخذ منه العبرة ويربطه بالنتيجة وبالمصير الأبدى.

ثم يأتي التعقيب العام في الفقرة الثانية على معطيات الجولات والمقاطع في السورة كلها أفحسب أهل القيم الباطلة أن خلقهم ووجودهم في الحياة الدنيا كان عبثاً، أفحسبوا أن القضية لعب ولهو ثم لا رجوع إلى الله سبحانه وتعالى أفحسبوا أن صلاتهم وولاءاتهم لزعاماتهم وقياداتهم ستغني عنهم شيئاً ؟! أحسبوا أن الموازين والقيم في الأخرة \_ إن آمنوا بها \_ هي نفسها التي كانوا يختلقونها من عند أنفسهم ويتعاملون بها؟!

ويورد السياق كلمة الكفر لتلقي بظلالها الكثيفة في هذا المشهد ليدرك هؤلاء أساس البلاء وسبب الشقاء:

- ﴿ وعرضنا جهنم يومئذ للكافرين عرضاً.
- \_ أفحسب الذين كفروا أن يتخذوا عبادي من دوني أولياء.
  - \_ إنا أعتدنا جهنم للكافرين نزلاً.
  - \_ أولئك الذين كفروا بآيات ربهم ولقائه.
- \_ ذلك جزاؤهم جهنم بما كفروا واتخذوا آياتي ورسلي هزواً (١٠).

<sup>(</sup>١) جاء التصريح بصيغة الكفر خمس مرات، ومرتين ضمناً فإن دلالة الكفر الستر والتغطية، وقد جاء في قوله تعالى: ﴿الذين كانت أعينهم في غطاءٍ عن ذكري وكانوا لا يستطيعون =

لقد أكثر هؤلاء الكفيرة المنكرون يوم البعث والنشور من الأعمال الدنيوية مالاً، ورجالاً، وجاهاً، حتى انتفخت نفوسهم بها عجباً وزهواً وكبراً وأشراً وبطراً، فكان حتفهم في ذلك، فحبطت تلك الأعمال حيث انتفخت فقضت على صاحبها، فهي وأصحابها لا تزن عند الله جناح بعوضة ﴿أُولئك الذين كفروا بآيات ربهم ولقائه فحبطت أعمالهم فلا نقيم لهم يوم القيامة وزناً ﴾. يقول رسول الله على إن شئتم ليأتي الرجل العظيم السمين يوم القيامة لا يزن عند الله جناح بعوضة، اقرؤا إن شئتم ﴿فلا نقيم لهم يوم القيامة وزناً ﴾ (١).

هؤلاء هم أخسر الناس على الإطلاق، لأنهم كدوا وتعبوا وجمعوا وسعوا سعياً حشيثاً في الدنيا، فلم يتركوا ميداناً من ميادين الفخر والمآثر الدنيوية، ولا مجالاً حسبوه يخلد ذكرهم ويرفع شأنهم إلا اقتحموه. وهم يظنون أن من أعطي في الدنيا شيئاً قمين أن يعطى أكثر منه في الآخرة ﴿ولئن رددت إلى ربي لأجدن خيراً منها منقلباً ﴾.

لقد اختلت الموازين عندهم، فلم يستجيبوا لنداء الفطرة في نفوسهم ولم يحملوا أنفسهم عناء التفكر في نهاية المطاف في الخلق والكون علماً أنها مليئة بالبراهين والدلالات على زوالها وفنائها.

بل سخروا برسل الله المبلغين لـدعوة ربهم واتخذوهم هزواً فكلما ذكروهم بأمر الأخرة والحساب والجزاء قالـوا: ﴿لقد وعـدنا هـذا نحن وآباؤنـا الأولون﴾.

سمعاً فكر الأغطية على الأعين وفيه معنى الكفر والحاجز المانع عن السمع وهو لون من الوان الغطاء وفيه معنى الكفر.

وهذا التركيز في الخاتمة على الأمر لبيان سبب استحقاقهم هذا المصير البائس ولتنفير المؤمن من هذه الصفة وإيجاد مناعة لديه، وإيجاد حاجز نفسي بينه وبين المتصفين بها، وهذا أسلوب من الأساليب القرآنية المطردة لترسيخ مفاهيم معينة، أو التنفير من صفات مذمومة.

<sup>(</sup>۱) رواه الشيخان، انظر: صحيح البخاري كتاب التفسير: ٢٣٦/٦، وصحيح مسلم كتاب صفات المنافقين: ١٢٥/٨.

ويقولون لقد ذهب آباؤنا ولم يعودوا ثانية إلينا ونحن على آثارهم سنمضي ولسنا بمنشرين.

إن مصير هؤلاء جميعاً إلى جهنم التي تعرض عليهم في هذا اليوم بما كسبت أيديهم من سيئات الأعمال، وبما جحدت عقولهم من الآيات البينات وبما ران على قلوبهم من ظلمة الكفر والطغيان.

وفي الفقرة الثالثة يأتي الحديث عن جحافل الإيمان والصبر والتقوى أتباع الأنبياء، المخلصين لربهم، القانتين المطيعين، لقد استنارت قلوبهم بالإيمان واليقين، وتثقفت عقولهم بالهداية والعرفان واستقامت نفوسهم على طاعة الديان، وازدانت جوارحهم بالصالحات من الأعمال تمسكوا بالعروة الوثقى، واعتصموا بحبل الله المتين، فاتخذوا كل ذلك سبباً إلى جنات الفردوس، فتبوأوا منها منزلاً لا يريدون التحول عنه.

إنهم عرفوا الحقائق وقيمها الراسخة الخالدة فتمسكوا بها، وعرفوا زيف زينة الحياة الدنيا فأنزلوها منزلتها الصحيحة \_ إنها بلغة ومزرعة للآخرة \_.

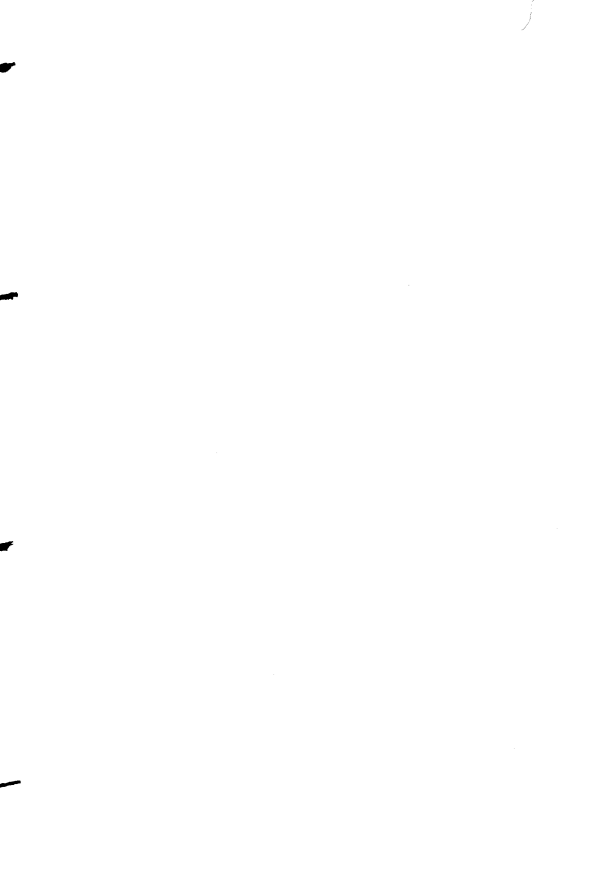
ثم اللمسات الأخيرة في نهاية السورة كالأضواء الكاشفة على المنهج الصحيح الذي يؤدي بصاحبه إلى جنات الفردوس:

إنه الوحي الذي أوحاه الله سبحانه وتعالى إلى عبده ورسوله،

إنها كلمات الله التي لا يحيط بها عقل أو خيال.

فمن أراد أن يجنّب جهنم ويتحول عنها فلا يلزم بها منـزلاً ومستقراً وأن يسلك طريق جنات الفردوس التي لا يبغي عنها حولاً فعليه أن يلتزم بأساسين:

- (أ) العمل على وفق وحي الله المنزل على عبـده ورسوله ﷺ.
- (ب) أن يخلص العمل لوجه الله جل جلاله ولا يتخذ معه شريكاً في عبادته.
  - ﴿ فَمَن كَانَ يُرْجُو لَقَاءُ رَبِّهُ فَلَيْعُمِلُ عَملًا صَالْحاً ولا يشركُ بِعِبادة ربه أحداً ﴾.



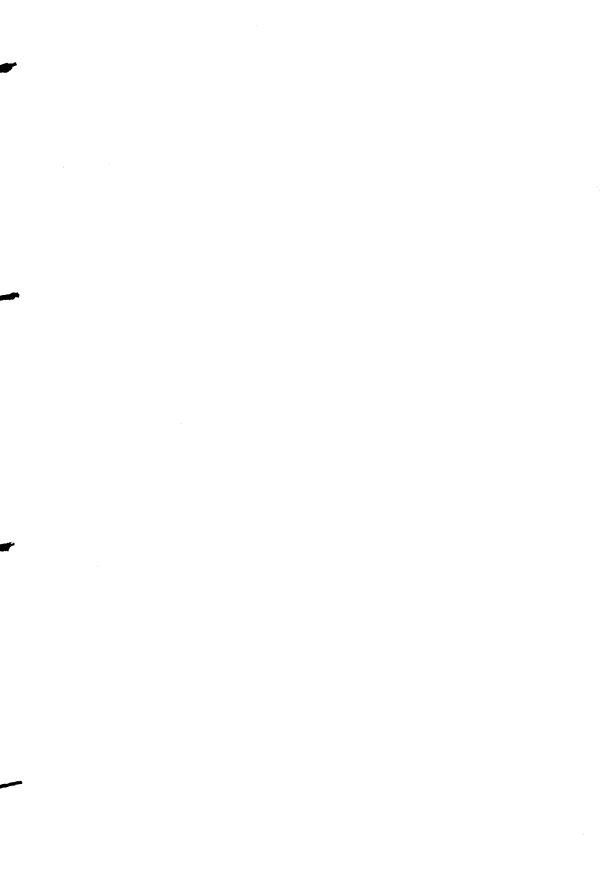
### الخناتمة

كانت هذه جولات في التفسير الموضوعي، حاولنا فيها الاطلاع على أصل هذا اللون من التفسير تاريخياً، ثم عرجنا فيها على أنواع التفسير الموضوعي وحاولنا إلقاء أضواء على مناهج البحث في التفسير الموضوعي لعلها تكون معالم لمن يأتي بعدنا فيزيد وينقّح ويعدّل لتكون هذه الجهود لبنات في بناء هذا اللون من التفسير للذي نتوقع أن يكون اللون السائد للتفسير في مستقبل الأيام والله أعلم -.

كما قدمنا نموذجين لهذا اللون من التفسير أحدهما موضوع من خلال القرآن الكريم، وهو (الألوهية من خلال آيات القرآن الكريم) والثاني تفسير سورة تفسيراً موضوعياً، واخترنا سورة الكهف، فبحثنا فيها (القيم في ضوء سورة الكهف).

والله أسأل أن يجعل هذا الجهد المتواضع خدمة لكتابه المبين وأن ينفع به إخواننا من طلاب العلم، وأن يجعله في ميزان حسناتنا ذخراً يوم لا ينفع مال ولا بنون إلا من أتى الله بقلب سليم.

وصلى الله على سيدنا وحبيبنا محمد وعلى آلـه وصحبـه ومن تبعهم بإحسـان إلى يوم الدين.



# الفهكارش

- (١) فهرس الآيات الكريمة .
- (٢) فهرس الأحاديث والآثار .
  - (٣) فهرس الأعسلام.
  - (٤) فهرس المراجع .
  - (٥) محتوى الكتاب.

| • |  |  |  |  |  |
|---|--|--|--|--|--|
|   |  |  |  |  |  |
|   |  |  |  |  |  |
|   |  |  |  |  |  |
|   |  |  |  |  |  |
|   |  |  |  |  |  |
|   |  |  |  |  |  |
|   |  |  |  |  |  |
|   |  |  |  |  |  |
|   |  |  |  |  |  |
|   |  |  |  |  |  |
|   |  |  |  |  |  |
|   |  |  |  |  |  |
|   |  |  |  |  |  |
|   |  |  |  |  |  |
|   |  |  |  |  |  |
|   |  |  |  |  |  |
|   |  |  |  |  |  |
|   |  |  |  |  |  |
|   |  |  |  |  |  |
| • |  |  |  |  |  |
|   |  |  |  |  |  |
|   |  |  |  |  |  |
|   |  |  |  |  |  |
|   |  |  |  |  |  |
|   |  |  |  |  |  |
|   |  |  |  |  |  |
|   |  |  |  |  |  |
|   |  |  |  |  |  |
| _ |  |  |  |  |  |
|   |  |  |  |  |  |
|   |  |  |  |  |  |
|   |  |  |  |  |  |
|   |  |  |  |  |  |

(١) فهرس الآيات الكريمة

| رقم الصفحة          | الأيــة                                                             | رقم الآية |
|---------------------|---------------------------------------------------------------------|-----------|
|                     | ﴿ سورة الفاتحة ﴾                                                    |           |
| ٨٥                  | ﴿ إياك نعبد وإياك نستعين ﴾                                          | ٦ , ٥     |
|                     | ﴿ سورة البقرة ﴾                                                     |           |
| ٧٦                  | ﴿ أَلَم . ذَلِكَ الكتابِ لا ريبِ فيه ﴾                              | ٤ _ ١     |
|                     | ﴿ وإذْ قال ربك للملائكة إني جاعل في الأرض                           | ٣٠        |
| 97                  | خليفة 🔷                                                             |           |
| 70.                 | ﴿ إِلَّا إِبْلَيْسَ أَبِي وَاسْتَكْبُر وَكَانَ مِنَ الْكَافِرِينَ ﴾ | ٣٤        |
|                     | ﴿ قلنــا اهبـطوا منهــا جميعـاً فـــامـا يــاتينكم مني              | ٣٨        |
| 97                  | <b>پ</b>                                                            |           |
| 440                 | ﴿ قالوا ادع لنا ربك ﴾                                               | ٦٨        |
| ۸۸                  | ﴿ ثم توليتم إلا قليلًا منكم ﴾                                       | ۸۳        |
| 37                  | ﴿ مَا يُودُ الَّذِينَ كَفَرُوا مِن أَهِلِ الكِتَابِ ﴾               | 1.0       |
| ۸٩                  | ﴿ رَبُّنَا وَابِعَتْ فَيْهُمْ رَسُولًا مِنْهُمْ ﴾                   | 179       |
| <b>Y</b> \ <b>V</b> | ﴿ قُولُوا آمنًا بالله وما أنزل إلينا ﴾                              | ١٣٦       |
| ۸۸ ، ۱۹۳            | ﴿ وَكَذَلَكَ جَعَلْنَاكُمَ أَمَةً وَسَطًّا ﴾                        | 184       |
|                     | ﴿ يِا أَيِهِا الدِّينِ آمنوا كِلُوا مِن طيبات                       | ۱۷۲       |
| 19                  | ما رزقناكم ﴾                                                        |           |

| رقم الصفحة  | الآيــة                                                 | رقم الآية |
|-------------|---------------------------------------------------------|-----------|
| 78          | ﴿ إذا حضر أحدكم الموت إن ترك خيراً ﴾                    | ١٨٠       |
| 71 , 7.     | ﴿ يسألونك عن الأهلة ﴾                                   | 114       |
| ۸V          | ﴿ وَقَاتُلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ ﴾                     | 19.       |
| 77, 40, 507 | ﴿ كَانَ النَّاسُ أُمَّةً وَاحِدَةً ﴾                    | 717       |
| •           | ﴿ قِـل مِـا أَنفقتم مِـن خيـر فـللوالـدين               | 710       |
| 7 £         | والأقربين ﴾                                             |           |
| ٧٨ ، ٥٨٧    | ﴿ كتب عليكم القتال وهو كره لكم ﴾                        | 717       |
|             | ﴿ والـذين يتـوفّـون منكم ويـذرون أزواجــاً وصيـة        | 75.       |
| ٦٨          | لأزواجهم 🍑                                              |           |
| ٨٩          | ﴿ مَنْ ذَا الَّذِي يَقْرَضُ الله قَرْضًا حَسْنًا ﴾      | 750       |
| ٨٨          | ﴿ وَاللَّهُ يَوْتَي مَلَكُهُ مِن يَشَاءُ ﴾              | 787       |
| 101 , 14.   | ﴿ الله لا إله إلا هو الحي القيوم ﴾                      | 700       |
| ١٦٠         | ﴿ لا إكراه في الدين ﴾                                   | 707       |
| 7 8         | ﴿ وَمَا تَنْفَقُوا مِنْ خَيْرِ يُوفَ إِلَيْكُمْ ﴾       | 777       |
| ٨٥          | ﴿ إِنْ تَبِدُوا مَا فِي أَنْفُسَكُم ﴾                   | 3 7 7     |
| P3, TV, TA  | ﴿ آمن الرسول بما أنزل إليه من ربه ﴾                     | 0.000     |
|             | ﴿ سورة آل عمران ﴾                                       |           |
| ٧٦          | ﴿ أَلَمَ . الله لا إلا هو الحي القيوم . ﴾               | ۲ ، ۲     |
|             | ﴿ نـزل عليـك الكتـاب بـالحق مصـدقـــاً لمـــا بين       | ۴         |
| ۸۷          | يديه 🍎                                                  |           |
|             | ﴿ زين للناس حب الشهوات من النساء                        | 14-18     |
| 737         | والبنين 🍑                                               |           |
|             | ﴿ قَلَ اللَّهُم مَالَكُ الْمَلُكُ تَوْتِي الْمَلُكُ مِن | 77        |
| ٨٨          | تشاء 🍑                                                  |           |

| رقم الصفح | الآيــة                                                                              | رقم الآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|-----------|--------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|           | ﴿ وَإِذَ أَخِـــذَ الله ميشــاق النبيّـين لــمـــا آتيـتكــم من                      | ۸۱                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 14, 797   | كتاب ﴿                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 77        | ﴿ ولتكن منكم أمة يدعون إلى الخير ﴾                                                   | ١٠٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 197 . 11  | ﴿ كنتم خير أمَّة أخرجت للناس ﴾                                                       | 11.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ۲۲ ، ۸۸   | ﴿ ليسوا سواء من أهل الكتاب أمة ﴾                                                     | 115                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|           | ﴿ لقد منّ الله على المؤمنين إذ بعث فيهم                                              | 178                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ٨٩        | رسولاً ﴾                                                                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ٨٨        | ﴿ فرحين بما آتاهم الله من فضله ﴾                                                     | ١٧٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ۸۹        | ﴿ لقد سمع الله قول الذين قالوا إن الله فقير ﴾                                        | 131                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 98 , 197  | ﴿ وما الحياة الدنيا إلّا متاع الغرور ﴾                                               | ١٨٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ۲۷ ، ۲۸   | ﴿ وإن من أهل الكتاب لمن يؤمن بالله ﴾                                                 | 199                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ۸٩        | ﴿ وَاتَّقُوا اللهُ لَعَلَكُم تَفْلُحُونَ ﴾                                           | 7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|           | ﴿ سـورة النسـاء ﴾                                                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| VV        |                                                                                      | ۳،۱                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ١٨        |                                                                                      | <br>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 174       |                                                                                      | 01                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ٧٠        | - 1                                                                                  | • ,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| •         |                                                                                      | ٥٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ٧٠،٥٧     | •                                                                                    | -,,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 4 77      | ` -                                                                                  | ٨٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|           | و اعر يتداوون اعران به و الأرض مراغماً و ومن يهاجر في سبيل الله يجد في الأرض مراغماً | 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|           | الروس به الراقي سبيل الله ياده في الدوس الر                                          | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 7.7       | كثيراً 🏟                                                                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ڼ         | يۇمنو                                                                                | وإذ أخــذ الله ميشاق النبيّين لـمـا آتيتكـ     ولتكن منكم أمة يدعون إلى الخير ﴾     كنتم خير أمة أخرجت للناس ﴾     ليسوا سواء من أهل الكتاب أمة ﴾     لقــد منّ الله عـلى المـوّمنين إذ بـعث فرسولاً ﴾     فرحين بما آتاهم الله من فضله ﴾     فرحين بما آتاهم الله من فضله ﴾     فرحيا الحياة الدنيا إلا متاع الغرور ﴾ |

120

﴿ قُلُ أُرأيتكم إِنْ أَتَاكِم عَذَابِ الله . . . ﴾

٠

| رقم الصفحة | الآيــة                                                         | رقم الآية |
|------------|-----------------------------------------------------------------|-----------|
|            | <ul> <li>ولا تبطرد النين يدعون ربهم بالغداة</li> </ul>          | ٥٢        |
| 174 , 174  | ً<br>والعشى ﴾                                                   |           |
| 14         | ﴿ الذين آمنوا ولم يلبسوا إيمانهم بـظلم ﴾                        | ٨٢        |
| 141        | ﴿ وهو الذي جعلُ لكم النجوم لتهتدوا بها ﴾                        | 9 ٧       |
| 181 , 110  | ﴿ وهو الذي أنزل من السماء ماء ﴾                                 | 99        |
| 770        | ﴿ وجعلوا لله شركاء الجن ﴾                                       | ١         |
| 19         | ﴿ قُلُ لَا أَجِدُ فَيَمَا أُوحِي إِلَيِّ مُحْرَمًا ۚ ﴾          | 180       |
| 19         | ﴿ وَعَلَى الذِّينِ هادوا حَرَمنا كُلُّ ذِي ظَفْرٍ ﴾             | 187       |
| 1 • 8      | ﴿ وَلَا تَقْتُلُوا أُولَادُكُم مِنْ إِمْلَاقَ ﴾                 | 101       |
|            | ﴿ سـورة الأعـراف ﴾                                              |           |
| ۲0٠        | ﴿ إِلَّا إِبْلُيسَ لَمْ يَكُن مِن السَّاجِدِينِ ﴾               | 11        |
| 754        | ﴿ قَالَ أَنَا خَيْرَ مَنْهُ خَلَقْتَنَّى مِنْ نَارَ ﴾           | ١٢        |
|            | ﴿ ربنا ظلمنا أنفسنا وإن لم تغفر لنا                             | 77        |
| 377        | وترحمنا ﴾                                                       |           |
| 787        | ﴿ وقالوا يا صالح اثتنا بما تعدنا ﴾                              | VV        |
| 771        | ﴿ قَالَ يَا مُوسَى إِنِّي اصْطَفَيْتُكَ ﴾                       | 1 £ £     |
| 7.1        | ﴿ وَلَمَا رَجِّعِ مُوسَى ۚ إِلَى قَوْمُهُ غَضْبَانَ أَسْفًا ۚ ﴾ | 10.       |
|            | ﴿ وَإِذْ أَخَـــــــــــــــــــــــــــــــــــ                | ١٧٢       |
| 188, 90    | ذريتهم 🔖                                                        |           |
|            | ﴿ سورة الأنفال ﴾                                                |           |
| 78         | ﴿ وَلُو عَلَمُ اللَّهُ فَيْهُمْ حَيْراً لأسمعُهُمْ ﴾            | 74        |
| 781        | ﴿ وَإِذْ قَـالُوا اللَّهُمْ إِنْ كَانَ هَذَا هُوَ الْحَقِّ ﴾    | ٣٢        |
| 789        | ﴿ وَمَا كَانَ اللَّهُ لَيَعْذَبُهُمْ وَأَنْتَ فَيْهُمْ ﴾        | ٣٣        |
|            | ﴿ يا أيها النبي قل لمن في أيديكم من                             | ٧٠        |
| 78         | الأسرى ﴾                                                        |           |

| رقم الصفحة | الآيــة                                                          | رقم الآية |
|------------|------------------------------------------------------------------|-----------|
|            | ﴿ سورة التوبة ﴾                                                  |           |
| 190        | ﴿ وقالت اليهود عزير ابن الله ﴾                                   | ٣٠        |
| 722        | ﴿ أَبَاللَّهُ وَآيَاتُهُ وَرَسُولُهُ كُنْتُمُ تَسْتَهَزَّئُونَ ﴾ | ٦٥        |
|            | ﴿ إِنَ اللهِ اسْتِرى مِنِ الْمؤمنينِ أَنفُسهِم                   | 111       |
| 778        | وأموالهم ﴾                                                       |           |
| ٨٤         | ﴿ لقد جاءكم رسول من أنفسكم ﴾                                     | 178       |
|            | ﴿ سـورة يـونس ﴾                                                  |           |
| ٨٤         | ﴿ الر . تُلك آيات الكتاب الحكيم ﴾                                | 7 _ 1     |
| 717        | ﴿ قُلَ مَا يَكُونَ لَي أَنَ أَبِدُلُهُ مِن تَلْقَاءَ نَفْسَى ﴾   | ١٥        |
| 122        | ﴿ هُو الَّذِي يُسْيَرِكُم فِي البَّرِ وَالْبَحْرِ ﴾              | 77        |
|            | ﴿ ويسوم نحشرهم جميعاً ثم نقول للذين                              | 44        |
| 701        | أشركوا 🍑                                                         |           |
| ١١٠        | ﴿ قل من يرزقكم من السماء والأرض ﴾                                | ٣٢        |
| 797        | ﴿ وَمَا تَكُونَ فِي شَأَنَ وَمَا تَتَلُو مِنْهُ مِنْ قَرَآنَ ﴾   | 17        |
| 100        | ﴿ قالوا اتخذ الله ولداً سبحانه هو الغني ﴾                        | ٦٨        |
|            | ﴿ وجماوزنا ببني إسرائيل البحـر فـأتبعهم فـرعـون                  | ٩.        |
| 127        | وجنوده 🔖                                                         |           |
| 70         | ﴿ وَهُو خَيْرُ الْحَاكُمِينَ ﴾                                   | 1 • 9     |
|            | ﴿ سورة هــود ﴾                                                   |           |
| 7          | ﴿ وَلَا أَقُولَ لَلَّذِينَ تَزْدُرِي أَعْيِنَكُمْ ﴾              | ٣١        |
|            | ﴿قَالُسُوا يَا نُسُوحِ قَلْدُ جِادُلُتِنَا فَأَكْثُرُتُ          | ٣٢        |
| 781        | جدالنا 🍎                                                         |           |
|            | ﴿ قال رب إني أعوذ بك أن أسألك ما ليس لي بــه                     | ٤٧        |
| 377        | علم ﴾                                                            |           |
|            |                                                                  |           |

| رقم الصفحة | الآيــة                                                           | رقم الآية |
|------------|-------------------------------------------------------------------|-----------|
| ۲۰۳ ، ۲۰۲  | ﴿ تلك من أنباء الغيب نوحيها إليك ﴾                                | ٤٩        |
| 77         | ﴿ وَلُو شَاءَ رَبُكُ لَجُعُلُ النَّاسُ أَمَّةً وَاحْدَةً ﴾        | 114       |
| 7.4        | ﴿ وَكُلًّا نَقْصَ عَلَيْكُ مَـنَ أَنْبَاءُ الرَّسْـلُ ﴾           | 17.       |
|            | ﴿ سورة يوسف ﴾                                                     |           |
| ۷٥         | ﴿ الر . تلك آيات الكتاب المبين ﴾                                  | ۲ _ ۱     |
| 317        | ﴿ اذكرني عند ربك ﴾                                                | 23        |
| 710        | ﴿ قالت امرأة العزيز الأن حصحص الحق ﴾                              | ٥١        |
| _          | ﴿ قال إنك اليوم لدينا مكين أمين ﴾                                 | ٥٤        |
| ۳۰۳،۲۰۳،۷٥ | ﴿ لقد كان في قصصهم عبرة لأولى الألباب ﴾                           | 111       |
|            | ﴿ سورة الرعد ﴾                                                    |           |
| 177        | ﴿ أَمْ جَعَلُوا للهُ شُرَكَاءَ خَلَقُوا كَخُلَقَهُ ﴾              | ١٦        |
| 17         | ﴿ أَنْزِلُ مِنِ السَّمَاءُ مَاءُ فَسَالَتَ أُودِيةً بِقَدْرِهَا ﴾ | ۱۷        |
|            | ﴿ سـورة إبـراهيم ﴾                                                |           |
|            | ﴿ وما أرسلنا من رسول إلا بلسان قسومه ليبين                        | ٤         |
| ٩          | لهم 🏓                                                             |           |
|            | ﴿ الله السذي خلق السماوات والأرض وأنسزل من                        | ٣٢        |
| 18 11.     | السماء ماء 🍫                                                      |           |
|            | ﴿ سورة الحجر ﴾                                                    |           |
| ٧٥         | ﴿ الر . تلك آيات الكتاب وقرآن مبين ﴾                              | 0 (1      |
| ٩          | ﴿ إنا نحن نزلنا الذكر وإنا له لحافظون ﴾                           | ٩         |
| 186 . 11.  | ﴿ وَالْأَرْضُ مَدْدُنَاهَا وَالْقَيْنَا فَيْهَا رُواسِي ﴾         | 19        |
|            | ﴿ وَلَقَــد خَلَقْنَا الْإِنسَــانَ مِن صَلَّصَــالَ مِن حَمَّ    | 77        |
| ١٢٦        | مسنون 🍁                                                           |           |

| رقم الصفحة | الآيــة                                                                | رقم الآية  |
|------------|------------------------------------------------------------------------|------------|
| 188        | ﴿ وَإِذْ قَـالَ رَبُّكُ لَلْمُلائكَةَ إِنِّي خَالَقَ بِشُرًّا ﴾        | <b>Y</b> A |
|            | ﴿ فَــوربُّـكُ لنسألنهم أجمعين عما كانــوا                             | 94 , 94    |
| ٧٥         | يعملون که                                                              |            |
|            | ﴿ سُورة النحل ﴾                                                        |            |
| ٧٥         | ﴿ أَتَّى أَمْرِ اللهُ فلا تستعجلوه ﴾                                   | 1          |
| 110 . 189  | ﴿ وَالْأَنْعَامُ خَلِقُهَا لَكُمْ فِيهَا دَفَّءَ ﴾                     | ٥          |
| 117        | ﴿ هو الذي أنزل من السماء ماء ﴾                                         | 11         |
| 1.0 , 99   | ﴿ وَلَقَدَ بَعَثْنَا فَيَ كُلُّ أَمَّةً رَسُولًا أَنَ اعْبَدُوا الله ﴾ | ٣٦         |
|            | ﴿ وأنسزلنا إليك الـذكــر لتبين للنـاس مــا نـزل                        | ٤٤         |
| ١.         | إليهم ﴾                                                                |            |
| 1 2 2      | ﴿ وَقَالَ اللَّهُ لَا تَتَخَذُوا إِلَٰهِينَ اثْنَينَ ﴾                 | ٥١         |
|            | ﴿ والله أنـزل من السـمـاء مـاء فـأحــا بــه                            | ٦٥         |
| 111        | الأرض ﴾                                                                |            |
|            | ﴿ وإن لكم في الأنعام لعبرة نسقيكم مما في                               | 77         |
| ۱۳۸        | بطونه 🍑                                                                |            |
|            | ﴿ واصبــر ومــا صبــرك إلا بــالله ولا تـحــزن                         | 177        |
| ٧٥         | عليهم 🍑                                                                |            |
| 149        | ﴿ وأوحى ربك إلى النحل أن اتخذي ﴾                                       | ٨٢         |
| ١٠٤        | ﴿ وَاللَّهُ جَعَلَ لَكُمْ مَنَ أَنْفُسَكُمْ أَزْوَاجًا ۚ ﴾             | ٧٢         |
| ١٣١        | ﴿ وَاللَّهُ جَعَلَ لَكُمْ مَنَ بِيُوتَكُمْ سَكَنًّا ﴾                  | ۸٠         |
| 14.        | ﴿ صنع الله الذي أتقن كل شيء ﴾                                          | ٨٨         |
| ٦٨         | ﴿ إِنَ اللهَ يَامَرُ بِالْعَدَلِ وَالْإِحْسَانَ ﴾                      | ٩.         |
|            | ﴿ وعلى الذين هادوا حـرمنا مـا قصصنا عليـك من                           | 114        |
| ١٨         | قبل 🍑                                                                  |            |
| 77         | ﴿ إِنْ إِبْرَاهِيمُ كَانَ أُمَّةً قَانَتًا لله ﴾                       | 17.        |

| رقم الصفحة | الآيسة                                                                                                                    | رقم الآية |
|------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| -          | ﴿ سورة الإسراء ﴾                                                                                                          |           |
|            | و وجعلنا الليــل والنهــار آيتين فـمحــونــا آيــة                                                                        |           |
| ١٣١        | و وجعلت الليس واللهار ايلين عند سرك الليس ال<br>الليل ♦ | ١٢        |
| 788        | التين ﴾<br>﴿ وكل إنسان ألزمناه طائره في عنقه ﴾                                                                            | ١٣        |
| 9          | ﴿ وَمَا كُنَا مَعَذَبِينَ حَتَى نَبَعَثُ رَسُولًا ﴾                                                                       | 10        |
| 1 • 8      | ﴿ وقضى ربك أن لا تعبدوا إلّا إياه ﴾                                                                                       | 74        |
| 108        | و قل لو كان معه آلهة كما يقولون ﴾                                                                                         | ٤٢        |
|            | و تسبح له السماوات السبع والأرض ومن                                                                                       | £ £       |
| 187        | ن به                                                                                  |           |
|            | ﴿ وَإِذَا مُسْكُمُ الضُّر فِي البَّحْرُ ضُلَّ مِن تُـدَّعُــُونِ                                                          | ٦٧        |
| 180        | اِلّا إياه ♦                                                                                                              | • •       |
| 109        | و وقل الحمد لله الذي لم يتخذ ولداً ﴾                                                                                      | 111       |
|            |                                                                                                                           |           |
|            | ﴿ سـورة الكهـف ﴾                                                                                                          |           |
| ٧٤         | ﴿ الحمد لله الذي أنزل على عبده الكتاب ﴾                                                                                   | 1         |
| 177        | ﴿ مَا أَشْهَدْتُهُمْ خُلُقُ السَّمَاوَاتُ وَالْأَرْضُ ﴾                                                                   | ٥١        |
| ٧٤         | ﴿ قل لو كان البحر مداداً لكلمات ربي ﴾                                                                                     | 1 • 9     |
|            | ﴿ سورة مريم ﴾                                                                                                             |           |
| 109        | ﴿ مَا كَانَ لِلهُ أَنْ يَتَخَذُ مَنْ وَلَدُ سَبِحَانُهُ ﴾                                                                 | ٣٥        |
| 770 , 109  | ﴿ وقالوا اتخذ الرحمن ولداً ﴾                                                                                              | ۸۸        |
|            | ( · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                   | ///       |
|            | ﴿ سـورة طـــه ﴾                                                                                                           |           |
|            | ﴿ ويســالـونــك عن الجبـال فقــل ينسفهــا ربـي                                                                            | 1.0       |
| 4.4        | نسفاً 🍑                                                                                                                   |           |
| 780        | ﴿ فقلنا يا آدم إن هذا عدو لك ولزوجك ﴾                                                                                     | 114       |
| 1.4        | ﴿ وأمر أهلك بالصلاة واصطبر عليها ﴾                                                                                        | 144       |
|            |                                                                                                                           |           |

| رقم الصفحة | الأيسة                                                                     | رقم الآية |
|------------|----------------------------------------------------------------------------|-----------|
|            | ﴿ سورة الأنبياء ﴾                                                          |           |
|            | ﴿ وما خلقنا السماء والأرض وما بينهما                                       | ١٦        |
| 17.        | لاعبين ﴾                                                                   |           |
| 107        | ﴿ أَمُ اتَّخَذُوا آلَهُمْ مَنَ الأَرْضُ هُمْ يَنْشُرُونَ ﴾                 | 77        |
|            | ﴿ وَمَن يَقُـلُ مِنْهُمَ إِنِّي إِلَّهُ مِن دُوْنَهُ فَـذَلَكَ نَجَّزُيـهُ | 79        |
| 178        | جهنم 🍬                                                                     |           |
| 794        | ﴿ وَمَا جَعَلْنَا لَبُشُـرَ مَنْ قَبَلُكُ الْخُلَدَ ﴾                      | 37        |
|            | ﴿ فننادى في الظلمات أن لا إله إلا أنت                                      | ۸٧        |
| 377        | سبحانك 🍑                                                                   |           |
|            | ﴿ سورة الحج ﴾                                                              |           |
|            | ﴿ فإنها لا تعمى الأبصار ولكن تعمى القلوب التي                              | ٤٦        |
| 707        | في الصدور ﴾                                                                |           |
|            | ﴿ الله يـصـطفي مـن الـمــلائـكــة رســـلاً ومـن                            | ٧٥        |
| 797        | الناس 🍑                                                                    |           |
|            | ﴿ سـورة المؤمنـون ﴾                                                        |           |
|            | ﴿ قَــد أَفَلُـح الْمُؤْمنُــون السَّذِينِ هُمْ فِي صَّــلاتهــم           | 1         |
| ٧٤         | خاشعون 🏈                                                                   |           |
| 114        | ﴿ وَلَقَدَ خَلَقَنَا الْإِنْسَانَ مِنْ سَلَالَةً مِنْ طَيْنَ ﴾             | 17        |
| 108        | ﴿ مَا اتَّخَذَ اللهُ مَن وَلَدُ وَمَا كَانَ مَعُهُ مَنَ إِلَـٰهُ ﴾         | 91        |
| ١٨         | ﴿ فلا أنساب بينهم يومئذٍ ولا يتساءلوِن ﴾                                   | 1.1       |
|            | ﴿ أَفْحُسْبَتُمْ إِنْمُنَا خَلَقْنَاكُمْ عَبِيْنًا وَأَنْكُمْ إِلَيْنَا    | 110       |
| 19869      | لا ترجعون ﴾                                                                |           |
|            | ﴿ وَمَنْ يَسَدُعُ مِنْ اللَّهُ إِلَّهَا أَخَسِرُ لَا بِسَرِهِانَ لَــهُ    | 117       |
| ٧٤         | به به                                                                      | ۱۱۸       |
|            | جور بربر الخسف وارحم وأنت خسير<br>الراجين بربر به                          | 1 1/1     |
| 70         | الراحمين ﴾                                                                 |           |

| رقم الصفحة  | الآيـــة                                                   | رقم الآية |
|-------------|------------------------------------------------------------|-----------|
|             | ﴿ سـورة النـور ﴾                                           |           |
| 717         | ﴿ لا تحسبوه شراً لكم بل هو خير لكم ﴾                       | 11        |
| 3.7         | ﴿ إِنْ عَلَمْتُمْ فَيْهُمْ خَيْراً ﴾                       | ٣٣        |
|             | ﴿ سـورة الفرقـان ﴾                                         |           |
| ٧٤          | ﴿ تبارك الذي نزل الفرقان على عبده ﴾                        | ١         |
| 144,144,141 | ﴿ وخلق كل شيء فقدره تقديراً ﴾                              | ۲         |
|             | ﴿ واتخذوا من دونه آلهـةً لا يخلقون شيئاً ﴾                 | ٣         |
|             | ﴿ قُـل أَنْـزكُ الَّـذِي يَعْلُمُ السَّـر في السمَّـاوات   | ٦         |
| 77          | والأرض ﴾                                                   |           |
| 10          | ﴿ وَلَا يَأْتُونَكُ بَمْثُلُ إِلَّا جَنْنَاكُ بِالْحَقِّ ﴾ | ٣٣        |
| ١.          | ﴿ فلا تطع الكافرين وجاهدهم به جهاداً كبيراً ﴾              | ٥٢        |
| ٧٤          | ﴿ قُلُ مَا يَعْبُو بَكُمُ رَبِّي لُولًا دَعَاؤُكُم ﴾       | VV        |
|             | ﴿ سورة الشعراء ﴾                                           |           |
| 194         | ﴿ طسم . تلك آيات الكتاب المبين ﴾                           | ٤ _ ١     |
| **          | ﴿ وَإِذَا مَرْضَتَ فَهُو يَشْفَينَ ﴾                       | ۸٠        |
| 791         | ﴿ واخفض جناحك لمن اتبعك من المؤمنين ﴾                      | 710       |
|             | ﴿ سـورة النمـل ﴾                                           |           |
| 777         | ﴿ قال الذي عنده علم من الكتب ﴾                             | ٤٠        |
|             | ﴿ أَمن خلق السماوات والأرض وأنزل من السماء                 | ٦.        |
| 771         | ماءً ﴾                                                     |           |
| ۱٦٣         | ﴿ أَمن جعل الأرض قراراً وجعل خلالها أنهاراً ﴾              | ٦.        |
| 174 , 157   | ﴿ أَمن يجيب المضطر إذا دعاه ﴾                              | 77        |

| رقم الصفحة | الأيــة                                                                     | رقم الآية |
|------------|-----------------------------------------------------------------------------|-----------|
| ١٦٣        | ﴿ أَمن يهديكم في ظلمات البر والبحر ﴾                                        | ٣٢        |
|            | ﴿ أَمَنَ يَبِــدُو الخَّلَقُ ثُم يَعْيُــدُهُ وَمَن يُــرزقكم مَـن          | 3.5       |
| 178        | السماء ﴾                                                                    |           |
|            | ﴿ والله جعـل لكم من أنفسكم أزواجاً وجعـل لكم                                | ٧٢        |
| ۱۳۸        | من أزواجكم ﴾                                                                |           |
|            | ﴿ سورة القصيص ﴾                                                             |           |
| ۸۳         | ﴿ فالتقطه آل فرعون ليكون لهم عدواً وحزناً ﴾                                 | ٨         |
| 7.1        | ﴿ ودخل المدينة على حين غفلة من أهلها ﴾                                      | 10        |
| 711        | ﴿ فوكزه موسى فقضى عليه ﴾                                                    | 10        |
| 7.1        | ﴿ قال له موسى إنك لغوي مبين ﴾                                               | ١٨        |
| 744 , 40   | ﴿ قـال ربِّ إني لما أنزلت إليِّ من خير فقير ﴾                               | 7 £       |
| 74.        | ﴿ قال إنما أوتيته على علم عندي ﴾                                            | ٧٨        |
|            | ﴿ وَمَا كُنْتُ تَرْجُنُو أَنْ يُلْقَى إِلَيْكُ الْكُتَّـابِ إِلَّا رَحْمَةُ | ٨٦        |
| 79.        | من ربك 🍑                                                                    |           |
|            | ﴿ سورة العنكبوت ﴾                                                           |           |
|            | ﴿ وقَــالَ إنمـا اتخــذتم من دون الله أوثــانـــاً مــودة                   | 40        |
| 701        | بینکم 🔖                                                                     |           |
| ٣٢         | ﴿ وقالوا لولا أنزل عليه آيات من ربه ﴾                                       | ٥٠        |
| 1.4        | ﴿ وَكَأَيْنَ مَنَ دَابَةً لَا تَحْمَلِ رَزْقَهَا ﴾                          | ٦.        |
| 140        | ﴿ وَمَا هَذَهُ الْحَيَاةُ الْدَنْيَا إِلَّا لَهُو وَلَعْبُ ﴾                | 7.8       |
| 1.0        | ﴿ وَإِذَا غَشِيهِم مُوجِ كَالظُّلُلُ دَعُوا اللهُ مَخْلُصِينَ ﴾             | 70        |
|            | ﴿ سـورة الـروم ﴾                                                            |           |
| 371        | ﴿ وَمَنَّ آيَاتُهُ خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ ﴾                       | **        |

| رقم الصفحة | الأيسة                                                   | رقم الآية |
|------------|----------------------------------------------------------|-----------|
| 188 , 188  | ﴿ فطرة الله التي فطر الناس عليها ﴾                       | ٣٠        |
|            | ﴿ سـورة لقمان ﴾                                          |           |
| 174        | ﴿ خلق السماوات بغير عمد ترونها ﴾                         | ١.        |
| ١٧         | ﴿ إِن الشرك لظلم عظيم ﴾                                  | ١٣        |
| 1 • ٤      | ﴿ ووصينا الإنسانُ بوالديه حملته أمه وهناً ﴾              | 1 8       |
| 1.0        | ﴿ ولئن سألتُم من خلق السماوات والأرض ﴾                   | 70        |
| 779        | ﴿ إِنَ اللهِ عندُه علم الساعة وينزل الغيث ﴾              | 72        |
|            | ﴿ سورة السجدة ﴾                                          |           |
|            | ﴿ الذي أحسن كل شيء خلقه وبدأ خلق الإنسان                 | ٧         |
| 177        | من طين ﴾                                                 |           |
|            | ﴿ سورة الأحزاب ﴾                                         |           |
| 771        | ﴿ وإذ أخذنا من النبيين ميثاقهم ومنك ومن نوح ﴾            | ٧         |
| 70         | ﴿ ورد الله الذين كفروا بغيظهم لم ينالوا خيراً ﴾          | . 70      |
| 797        | ﴿ مَا كَانَ مَحْمَدُ أَبَا أَحَدُ مَنَ رَجَالُكُمْ ﴾     | ٤٠        |
|            | ﴿إنا عرضنا الأمانة على السماوات والأرض                   | ٧٢        |
| 115        | والجبال ﴾                                                |           |
|            | ﴿ سورة سيأ ﴾                                             |           |
|            | و سوره سب ج<br>و الحمد لله الذي له ما في السماوات وما في | ,         |
| 17.        | و عالمد الله المارض ﴾<br>الأرض ﴾                         | ·         |
| 9.۸        | ﴿ وَإِنْ مِنْ أَمَةَ إِلَّا خَلَا فِيهَا نَذَيْرٍ ﴾      | 7         |
|            |                                                          |           |
|            | ﴿ سورة فاطر ﴾                                            |           |
| 104        | ﴿ الحمد لله فاطر السماوات والأرض ﴾                       | 1         |

| رقم الصفحة | الآيــة                                                                | رقم الآية |
|------------|------------------------------------------------------------------------|-----------|
|            | ﴿ يَا أَيُهِا النَّاسِ إِنْ وَعَمْدُ اللهِ حَقَّ فَسَلَا تَخْرَنَّكُمْ | ٥         |
| 720        | الحياة الدنيا ﴾                                                        |           |
| 197        | ﴿ أَفَمَنَ زَيْنَ لَهُ سُوءَ عَمِلُهُ ﴾                                | ٨         |
| 104        | ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ أَنتُمُ الْفَقْرَاءُ إِلَى الله ﴾              | 10        |
| 174,119    | ﴿ أَلَمُ تَرُ أَنَ اللهُ أَنْزَلُ مِنَ السِّمَاءُ مَاءً ﴾              | **        |
| ۱۳۱        | ﴿ قُلْ أُرأيتم شركاءكم الذين تدعون من دون الله ﴾                       | ٤٠        |
| 104        | ﴿ إِنَّ اللهِ يَمْسُكُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضُ أَنْ تَزُولًا ﴾       | ٤١        |
|            | ﴿ أُولَم يسيروا في الأرض فينظروا كيف كان عاقبـة                        | ٤٤        |
| 17.        | الذين من قبلهم ﴾                                                       |           |
| 789        | ﴿ وَلُو يُؤَاخِذُ اللَّهِ النَّاسُ بِمَا كُسْبُوا ﴾                    | ٤٥        |
|            | ﴿ سـورة يــّـس ﴾                                                       |           |
|            | ﴿ وآيــة لَهُم اللَّيلُ نسلُّخُ منــه النهـار فــإذا هم                | **        |
| 141        | مظلمون که                                                              |           |
|            | ﴿ أُولِم يُسرُوا أَنَّا خَلَقْنَا لَهُم مَمَّا عَمَلَتَ أَيِّدِينَا    | ٧١        |
| 18 111     | أنعاماً 🏟                                                              |           |
| ١٢٦        | ﴿ أُولِم يرَ الإنسانُ أَنا خلقناه من نطفة ﴾                            | ٧٧        |
| 187        | ﴿ الذِّي جُعلُ لكم من الشجر الأخضر ْناراً ﴾                            | ۸۰        |
|            | ﴿ سورة الصافات ﴾                                                       |           |
| ١٨         | ﴿ وَأَقْبَلُ بِعَضْهُم عَلَى بِعَضْ يَتَسَاءَلُونَ ﴾                   | **        |
| 797        | ﴿ قال يَا بني إني أرى في المنام أني أَذْبِحِكُ ﴾                       | 1.7       |
|            | ﴿ ســورة صَ ﴾                                                          |           |
| ۸۶۲ ، ۲۲۸  | و وقالوا ربنا عجل لنا قطنا قبل يوم الحساب ﴾                            | ١٦        |
| 778        | ﴿ وظن داود أنما فتناه فاستغفر ربه ﴾                                    | 7 £       |
| 7 8        | ﴿ إِنِّي أُحبِبِتَ حَبِ الْخَيْرِ ﴾                                    | ٣٢        |
| , •        | ₹ · · · · <i>y.</i> - · - · · · · · · · · · · · · · · · ·              |           |

| رقم الصفحة | الآيــة                                                                    | رقم الآية |
|------------|----------------------------------------------------------------------------|-----------|
|            | ﴿ سورة الزمـر ﴾                                                            |           |
| ٨٢٨        | ﴿ الله نزَّلُ أحسن الحديث كتاباً متشابهاً مثانى ﴾                          | 74        |
| 77 , 77    | ﴿ قُلُ يَا عَبَادِي الَّذِينَ أَسَرِفُوا عَلَى أَنْفُسُهُم ﴾               | ٥٣        |
|            | ﴿ سورة غافر ﴾                                                              |           |
| 337        | ﴿ لَا ظَلَّمَ الَّيْوَمِ ﴾                                                 | ١٧        |
| ١٠٠        | ﴿ إنـا لننصر رسلنا والذين آمنوا في الحياة الدنيا ﴾                         | ٥١        |
|            | ﴿ سورة فصَّلت ﴾                                                            |           |
|            | ﴿ قــل أئنكم لتكفرون بـــالـــذي خلق الأرض في                              | ٩         |
| 140 ' 14   | يومين 🔶                                                                    |           |
|            | ﴿ سورة الزخرف ﴾                                                            |           |
| 77         | ﴿ إِنَا وَجَدُنَا آبَاءُنَا عَلَى أَمَةً ﴾                                 | 77        |
| 177        | ﴿ ولما جاءهم الحق قالوا هذا سحر ﴾                                          | ٣٠        |
| 79.        | ﴿ أَهُمْ يَقْسُمُونَ رَحْمَةُ رَبِّكُ ﴾                                    | 77        |
| 70         | ﴿ أَمْ أَنَا خَيْرُ مِنْ هَذَا الَّذِي هُو مَهِينَ ﴾                       | ٥٢        |
| 701        | ﴿ وهل ينظرون إلَّا الساعة أن تأتيهم بغتة ﴾                                 | 77        |
| 757        | ﴿ الْأَخْلَاءُ يُومُّنُهُ بِعُضْهُمُ لَبَعْضُ عَدُو إِلَّا الْمُتَّقِينَ ﴾ | ٦٧        |
|            | ﴿ سورة الأحقاف ﴾                                                           |           |
| 789        | ﴿ قالوا أُجئتنا لتأفكنا عن آلهتنا ﴾                                        | 77        |
| ٨٢         | ﴿ كَأَنْهُمْ يُومُ يُرُونُ مَا يُوعِدُونَ لَمْ يَلْبَثُوا إِلَّا سَاعَةً ﴾ | ٣٥        |
|            | ﴿ سورة محمد ﷺ ﴾                                                            |           |
|            | ﴿ الـــذين كفــروا وصـــدوا عن سبيـــل الله أضـــل                         | 1         |
| ۲۸         | اعمالهم ﴾                                                                  | '         |
| , ,        | 4 6000                                                                     |           |

|   | الآيــة                                                            | رقم الآية |
|---|--------------------------------------------------------------------|-----------|
|   | ﴿ وَإِنْ تَتُولُوا يَسْتَبِدُلُ قُومًا غَيْرُكُم ﴾                 | ٣٨        |
|   | ﴿ سـورة الفتـح ﴾                                                   |           |
|   | ﴿ إِنَا فَتَحَنَا لَكَ فَتَحَاً مِبِيناً ﴾                         | 1         |
|   | ﴿ سورة الحجرات ﴾                                                   |           |
|   | ﴿ يَمْنُونَ عَلَيْكُ أَنْ أَسْلُمُوا ﴾                             | ۱۷        |
|   | ﴿ سورة الذاريات ﴾                                                  |           |
|   | ﴿ وَفِي أَنفُسُكُم أَفَلًا تَبْصُرُونَ ﴾                           | 71        |
| 4 | ﴿ وَمَنْ كُلُّ شَيْءً حَلَقَنَا زُوجِينَ لَعَلَّكُمْ تَذْكُرُونَ ﴾ | ٤٩        |
|   | ﴿ وَمَا خَلَقَتُ الْجَنِّ وَالْإِنْسُ إِلَّا لَيْعَبِّدُونَ ﴾      | ٥٦        |
|   | ﴿ سـورة الطـور ﴾                                                   |           |
|   | ﴿ أَم خلقوا من غير شيء أم هم الخالقون ﴾                            | 40        |
|   | ﴿ وَمَنِ اللَّيْلِ فَسَبِّحَهُ وَإِدْبَارِ النَّجُومُ ﴾            | ٤٩        |
|   | ﴿ سورة النجم ﴾                                                     |           |
|   | ﴿ والنجمُ إذا هوى ﴾                                                | 1         |
|   | ﴿ وَأَنه خُلُقَ الزَّوجِينَ الذِّكرِ وَالْأَنْثَى ﴾                | ٤٥        |
|   | ﴿ سورة القمـر ﴾                                                    |           |
|   | ﴿ كذبت قبلهم قوم نوح فكذبوا عبدنا ﴾                                | ٩         |
|   | ﴿ كذبت ثمود بالنذر ﴾                                               | 74        |
|   | ﴿ إِنَا كُلُّ شَيء خَلَقْنَاهُ بَقْدُرُ ﴾                          | ٤٩        |
|   | ﴿ إِنَّ الْمُتَقِّينَ فِي جَنَاتَ وَنَهُرٌ ﴾                       | ٥٤        |

| رقم الآية | الآيــة                                                          | رقم الصفحة |
|-----------|------------------------------------------------------------------|------------|
|           | ﴿ سـورة الرحمين ﴾                                                |            |
| ٤ _ ١     | ﴿ الرحمن ، علم القرآن ﴾                                          | 74,711,771 |
| 1 8       | ﴿ خلق الإِنسان من صلصال كالفخار ﴾                                | ١٢٦        |
|           | ﴿ سـورة الواقعـة ﴾                                               |            |
| ٥٧        | ﴿ نحن خلقناكم فلولا تصدقون ﴾                                     | ٧٠١ ، ٢٢١  |
| ٧٤        | ﴿ فسبح باسم ربك العظيم ﴾                                         | ٨٢         |
| ٧٥        | ﴿ فلا أقسم بمواقع النجوم ﴾                                       | ۱۳۱        |
|           | ﴿ سورة الحديـد ﴾                                                 |            |
| 1         | ﴿ سبح ُلله ما في السماوات والأرض ﴾                               | ٨٢         |
| ٤         | ﴿ هـ و الـذي خلق السمـاوات والأرض في ستــة                       |            |
|           | أيام ﴾                                                           | 117        |
| *1        | ﴿ وَاللَّهُ ذُو ۚ الْفَصْلُ الْعَظْيُم ﴾                         | ٨٢         |
|           | ﴿ سـورة المجادلة ﴾                                               |            |
| . 1       | ﴿ قد سمع الله قول التي تجادلك ﴾                                  | ۸۳         |
|           | ﴿ سورة الجمعة ﴾                                                  |            |
| ٩         | ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُـوا إِذَا نَـودي للصَّـلاة من يـوم |            |
|           | الجمعة •                                                         | 1.7        |
|           | ﴿ سورة الطلاق ﴾                                                  |            |
| ٣         | ﴿ وَمِن يَتَّقِ الله يَجْعُلُ لَهُ مُخْرِجًا ۚ ﴾                 | 1.4        |

| رقم الصفحة | الأيـــة                                           | رقم الآية  |
|------------|----------------------------------------------------|------------|
|            | ﴿ سـورة الملـك ﴾                                   |            |
|            | ﴿ الَّـذِي خلق الموت والحيَّـاة ليبلوكم أيكم أحسن  | · <b>Y</b> |
| 197        | عملًا ﴾                                            |            |
| 1.7        | ﴿ فامشوا في مناكبها وكلوا من رزقه ﴾                | 10         |
|            | ﴿ ســورة ن ﴾                                       |            |
| 37         | ﴿ مناع للخير ﴾                                     | 17         |
|            | ﴿ سورة الحاقة ﴾                                    |            |
| ۸۰۳ ، ۲۲۳  | ﴿ فَإِذَا نَفْخَ فَى الصَّورَ نَفْخَةُ وَاحِدَةً ﴾ | ۱۳         |
| 717        | ﴿ وَلُو تَقُولُ عَلَيْنَا بِعُضِ الْأَقَاوِيلُ ﴾   | ٤٤         |
| , , ,      |                                                    |            |
|            | ﴿ سورة نسوح ﴾                                      |            |
|            | ﴿ وقال نوحِ رب لا تــذر على الأرض من الكافــرين    | 77         |
| FAY        | دياراً ﴾                                           |            |
|            | ﴿ سورة البجن ﴾                                     |            |
| 797        | ﴿ عالم الغيب فلا يظهر على غيبه أحداً ﴾             | 77         |
|            |                                                    |            |
|            | ﴿ سورة المزمل ﴾                                    |            |
| 78         | ﴿ يَا أَيُهَا الْمُزْمَلُ ﴾                        | ١          |
|            | ﴿ سورة المدُّثر ﴾                                  |            |
| ٦٤         | ﴿ يا أيها المدثر ﴾                                 | ١          |
| 14         | ₹ <b>,</b>                                         | ·          |
|            | ﴿ سورة القيامة ﴾                                   |            |
| ١.         | ﴿ إِنْ عَلَيْنَا جَمَعُهُ وَقِرْآنَهُ ﴾            | ١٧         |

| رقم الصفحة | الآيــة                                                            | رقم الآية |
|------------|--------------------------------------------------------------------|-----------|
|            | ﴿ سورة الإنسان ﴾                                                   | •         |
| 177        | ﴿ هَلَ أَتِي عَلَى الْإِنسان حين من الدهر ﴾                        | 1         |
| 127        | ﴿ إِنَا هَدَيْنَاهُ السَّبِيلُ إِمَّا شَاكَرًا وَإِمَّا كَفُورًا ﴾ | ٣         |
|            | ﴿ سورة المرسلات ﴾                                                  |           |
| ۸۳         | ﴿ فَبَاي حَدَيْثُ بَعَدُهُ يَؤْمُنُونَ ﴾                           | 0 *       |
|            | ﴿ سـورة النـبأ ﴾                                                   |           |
| ۸۳         | ﴿ عم يتسَّاءلون عن النبأ العظيم ﴾                                  | 1         |
|            | ﴿ سـورة النازعات ﴾                                                 |           |
| ٤٧         | ﴿ فَأَخِذُهُ اللَّهُ نَكَالُ الْآخِرَةُ وَالْأُولَى ﴾              | 40        |
| 187 . 11   | ﴿ أَأَنتُم أَشْدَ خَلَقاً أَمِ السَّمَاءَ ﴾                        | **        |
|            | ﴿ سورة عبس ﴾                                                       |           |
| 770        | ﴿ عبس وتولى أن جاءه الأعمى ﴾                                       | 1         |
| 187        | ﴿ فلينظر الإنسان إلى طعامه أنا صببنا الماء صباً ﴾                  | 7 8       |
| ١٠         | ﴿ وَفَاكُهُمْ وَأَبَّا ﴾                                           | ٣١        |
|            | ﴿ سورة المطففين ﴾                                                  |           |
| 7.9        | ﴿ كتابُ مرقوم ﴾                                                    | ٩         |
|            | ﴿ سـورة الطارق ﴾                                                   |           |
| -          | ﴿ فلينظر الإنسان مم خلق ﴾                                          | ٥         |
|            | ﴿ سورة الضحى ﴾                                                     |           |
|            |                                                                    | 4.4       |
| ۸۳         | ﴿ وأما بنعمة ربك ﴾                                                 | 11        |

| رقم الصفحة  | الآيــة                                              | رقم الآية |
|-------------|------------------------------------------------------|-----------|
|             | ﴿ سـورة الشـرح ﴾                                     |           |
| ۸۳          | ﴿ أَلَمَ نَشْرَحَ لَكَ صَدَرِكَ ﴾                    | ١         |
|             | ﴿ سـورة التيـن ﴾                                     |           |
| 127         | ﴿ لقد خلقنا الإِنسان في أحسن تقويم ﴾                 | ٤         |
|             | ﴿ سـورة العلـق ﴾                                     |           |
| 35, 711, 57 | ﴿ اقرأ باسم ربك الذي خلق ﴾                           | 1         |
| 180         | ﴿ إِنَ الْإِنسَانَ لَيَطْغَى أَنْ رَآهُ اسْتَغْنَى ﴾ | ٦         |
|             | ﴿ سورة العاديات ﴾                                    |           |
| ۸۳          | ﴿ إِنْ رَبُّهُمْ بَهُمْ يُومُّئُذٍ لَخْبِيرٍ ﴾       | 11        |
|             | ﴿ سـورة القارعـة ﴾                                   |           |
| ۸۳          | ﴿ القارعة ما القارعة ﴾                               | ١         |
|             | ﴿ سـورة الفيـل ﴾                                     |           |
| ۸۳          | ﴿ فجعلهم كعصف مأكول ﴾                                |           |
|             | ﴿ سورة قريش ﴾                                        |           |
| ۸۳          | ﴿ لإِيلاف قريش ﴾                                     | 1         |
|             | ﴿ سـورة الكوثـر ﴾                                    |           |
| ۸۳          | ﴿ إِنَا أَعْطِينَاكُ الْكُوثُرُ ﴾                    | ١         |
|             | ﴿ سورة الإخلاص ﴾                                     |           |
| 109         | ﴿ قُلُ هُو اللهُ أُحدُّ ﴾                            | ٤ _ ١     |
|             | * * *                                                |           |

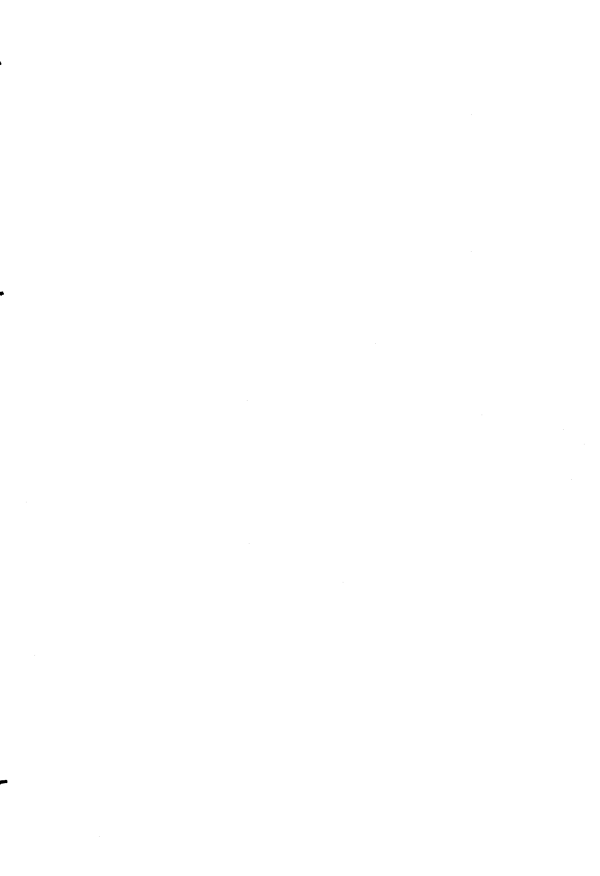
(٢) فهرس الأحاديث والأثار

| طرف الحديث أو الأثر                              | الصفحة |
|--------------------------------------------------|--------|
| ( اجتمع عتبة بن ربيعة وشيبة بن ربيعة )           | 178    |
| ( أخذ عدي عقالاً أبيض وعقالاً أسود )             | 11     |
| ر اللهم إن تهلك هذه العصابة »                    | 794    |
| « أنا زعيم ببيت في ربض الجنة »                   | 707    |
| « إن أعظم المسلمين جرماً من سأل عن شيء »         | 11     |
| « إن الله تعالى فرض فرائض فلا تضيعوها »          | 11     |
| ر إن الدنيا ملعونة ملعون ما فيها إلّا ذكر الله » | 110    |
| ر إن الشراب كانوا يضربون على عهد رسول الله ﷺ )   | 17     |
| ر )<br>( أن عمر بن الخطاب سأل على المنبر )       | ١.     |
| ر إن فقراء المهاجرين أتّوا رسول الله ﷺ »         | 7371   |
| (أن كعب بن الأشرف انطلق إلى المشركين )           | ٧٠     |
| ر أن لا يجد المرء على الحق أعواناً »             | 7.7    |
| « إن موسى قام خطيباً في بني إسرائيل ، فسئل »     | 77.    |
| « أن النبى ﷺ لقى رجلًا يقال له حارثة »           | 1 8 9  |
| « إن يأجوج ومأجوج ليحفرون السد كل يوم »          | ٣٢٠    |
| « إنى خلقت عبادي حنفاء »                         | 184    |
| « بعثت قريش النضر بن الحارث »                    | ١٧٣    |

| الصفحة   | طرف الحديث أو الأثر                                               |
|----------|-------------------------------------------------------------------|
| ١٢       | ( جالست أصحاب محمد ﷺ فوجدتهم كالإِخاذ )                           |
| 11       | « ذروني ما تركتكم فإنما أهلك من كان قبلكم »                       |
| ٦.       | « سأل الناس رسول الله ﷺ عن الأهلة »                               |
| 793      | « صلى بنا رسول الله ﷺ ذات ليلة »                                  |
| ۸٠       | « طرأ عليّ حزبي من القرآن »                                       |
| ۲۸۲      | « عجبت للمؤمن إن الله لم يقض قضاء إلا كان خيراً له »              |
| 419      | « فيطلبه حتى يدركه بباب لد فيقتله »                               |
|          | (قــال في بني إســراثيــل ، والكهف ، ومــريم إنـهن مـن العـــــاق |
| 179 , 28 | الأول )                                                           |
| ۱۷۳      | « قالوا لرسول الله ﷺ ــ أي كبار قريش »                            |
| 14.      | « قرأ رجل الكهف ، وفي الدار دابة فجعلت تنفر »                     |
| 404      | ( قلت لابن عباس إن نوفاً البكالي يزعم )                           |
| 184 . 41 | « كل مولود يولد على الفطرة »                                      |
| ٦٨       | « كنا عند رسول الله ﷺ نؤلف القرآن من الرقاع »                     |
| ٦٨       | «كنت جالساً عند رسول الله ﷺ إذ شخص ببصره »                        |
| 97       | « لا تقتل نفس ظلماً إلا كان على ابن آدم الأول كفل »               |
| 779      | « لا يقل أحدكم عبدي وأمتي وليقل فتاي وفتاتي »                     |
| ۱۷۳      | ( لقد نزلت هذه الآية في ستة )                                     |
| 171      | « لله تسعة وتسعون اسماً »                                         |
| 14       | « لما نزلت هذه الآية : ﴿ الذين آمنوا ﴾ »                          |
| 1.4      | « لو أنكم توكلتم على الله حق التوكل »                             |
| ٧٩       | « ما حملكم على أن عمدتم إلى الأنفال »                             |
| 79       | ( ما سألت النبي ﷺ عن شيء أكثر ما سألته عن الكلالة )               |
| ١٧       | « مفاتح الغيب خِمس »                                              |
| 3        | « من اشترط شرطاً ليس في كتاب الله »                               |
| ۱۷۰ ، ۱۹ | « من حفظ عشر آيات من أول سورة الكهف »                             |

| الصفحة    | طرف الحديث أو الأثر                                   |
|-----------|-------------------------------------------------------|
| 14.       | « من قرأ أول سورة الكهف وآخرها كانت له نوراً »        |
| 14.       | « من قرأ سورة الكهف في يوم الجمعة »                   |
| 171       | « منّ قرأ سورة الكهف كمَّا أنزّلت كانت له نوراً »     |
| 171       | « من قرأ سورة الكهف يوم الجمعة »                      |
| ۲۱، ۱۷۰،  | « من قرأ العشر الأواخر من سورة الكهف »                |
| ۱۸۰ ، ۱۷۷ |                                                       |
| 189       | « والذي نفسي بيده إنكم لو تدومون على ما تكونون عندي » |
| 177       | « ويبلَّى كل شيء من الإنسان إلَّا عجب ذَّنبه »        |
| 377       | « يتبع الميت ثلاثة فيرَجع اثنان ويبقى معه واحد »      |
| 90        | « يقال للرجل من أهل النار يوم القيامة »               |
| 7.7       | « يوشك أن يكون خير مال المسلم غنماً »                 |





## (٣) فهرس الأعلام

الاسم الصفحة

ابن شهاب الزهري: ١٣

ابن الصلاح الشهرزوري: ٢٩٤

ابن عبد البر: ٢٩٤، ٢٩٥

ابن عساكر: ٢٩٤، ٢٩٥

ابن العماد: ٢٠

ابن قتيبة : ٢١

ابن القيم: ٢١

ابن کثیر : ۲۹۰ ، ۳۲۰

ابن ماجه: ۱۳، ۱۶، ۲۲۰

ابن مردویه : ۱۲ ، ۱۷۳ ، ۱۷۶

ابن هشام: ۱۸۷

ابن وهب : ۸۰

أبو إسحاق: ١٦٩ ، ٢٩٥

أبو البخترى: ١٧٤

أبو بكر الجصاص: ٢١

أب بكر الصديق: ١٢، ٨١، ٢١٣،

778

الصفحة الاسم

[حرف الألف]

آدم عليه السلام: ٢٦ ، ٨٨ ، ٢٥٧ ،

777 . 778

آدم بن إياس : ١٦٩ ، ١٦٩

إبراهيم عليه السلام: ٧٢، ٩٩، ٢٠٠،

7.7.7.7

إبراهيم زيد الكيلاني: ٢٩

ابن إسحاق: ١٨٧ ، ١٨٧

ابن أشته : ۸۰

ابن تيمية: ١٨

ابن جرير الطبري: ١٣، ١٤، ٦٠،

174

ابن الجوزي : ٢٠

ابن حبان: ۱۷۳

ابن حجر العسقلاني: ٢٧٠

ابن خلدون : ٣٣

ابن رشد: ۱۳٦

الصفحة

أبوبكربن العربي : ٢١ ، ٥٨، ٦٦

أبو بكر النيسابوري : ٦٦

أبوجعفر بن الزبير الأندلسي : ٦٧

أبوجهل بن هشام : ۱۷٤

أبوحيان : ٦٢

أبوداود : ۸۰ ، ۹۷

أبو الدرداء: ٦٩، ١٧٠

أبوذر الغفاري : ١٧٢

أبورافع : ٣٢٠

أبوسعيد الخدري : ٢٠٦، ٢٠٦

أبوسفيان : ١٨٩

أبوالشيخ : ١٢

أبوصالح : ٢٣١ ئ

أبِوعبيد القاسم بن سلام : ٢٠

أبو الفضل محمد البجائي المالكي: ٤٦ أبو كرب شمر بن عمرو بن أفريقيش

الحميري: ٣٠٩، ٣١٣

أبوالكلام أزاد: ٣١٠، ٣١١، ٣١٢،

717, 710, 718, 717

أبوهريرة : ٣٢٠

أبيّ بن كعب : ١٧٩ ، ٢٦٠

أتيلا: ٣١٨

أحمد حسن فرحات: ٢٧

أحمد بن حنبل : ۱۳ ، ۲۸ ، ۷۹ ، ۸۰ ،

44. 110. 10. 44

أحمد شاكر : ٧٩

إدوارد لوثركسيو : ١٢٨

إدوار مونتيه : ٢٢

الإسكندر المكدوني : ٣٠٩ ، ٣١٣

إسماعيل عليه السلام: ٢٠٠، ٢٠٣،

797

الأسود بن المطلب : ١٧٤

الأقرع بن حابس : ١٧٢

إلكيا الهراسي: ٢١

أمية بن خلف الجمحي: ١٧٣، ١٧٤

أوس بن أبي أوس : ٨٠

[حرف الباء]

البخاري : ۱۱ ، ۱۷ ، ۱۸ ، ۶۳ ، ۲۸ ، ۸۲ ، ۷۹ ، ۲۷۰ ، ۲۰۲ ، ۲۷۰

البراء : ١٧٠

البقاعي: ۲۹، ۲۹، ۵۱، ۵۹، ۵۰، ۵۹، ۳۰۰

بلال الحبشي: ١٧٢ ، ١٧٣

[ حرف التاء ]

الترمذي : ٣٢٠

[ حرف الجيم ]

جبريل عليه السلام: ٦٩ ، ١٧٤ ، ٣١١

جمال الدين القاسمي : ١١٣ ، ١٣٦ ،

184

جول لا بوم: ۲۲

جويبىر : ۱۷۳

جيمس جينز: ١١٩

### [ حرف الحاء ]

الحاكم: ۱۲، ۲۸، ۱۷۰، ۱۷۳

حذيفة الثقفي : ٨٠

الحسن البصري : ١٤

#### [ حرف الخاء]

خباب بن الأرت: ١٧٣

الخضر: ۱۷۱، ۱۷۸، ۱۸۸، ۱۸۹،

. 77 . 307 . 007 . POY . 7.7 .

. ۲۷٤ , ۲۷۱ , ۲۷۰ , ۲٦۷ , ۲٦١

· YAY , YAO , YAE , YYA , YYY

AAY , PAY , 'PY , 'PY , YPY ,

. 797 , 797 , 790 , 798 , 79T

الخطيب البغدادي: ٢٩٤

#### [ حرف الدال ]

الدارقطني : ۲۹۵

الدامغاني : ۲۰ ، ۲۲

دانیال : ۳۱۱ ، ۳۱۲

داود عليه السلام: ٢٦٤

#### [ حرف الذال ]

الذهبى: ۱۷۱، ۱۷۱

ذوالـقرنيـن: ۱۷۸، ۱۸۲، ۲۰۲،

7.7 , 227 , 7.7 , 1.7 , 7.7 ,

. ٣٠٩ . ٣٠٧ . ٣٠٦ . ٣٠٤ . ٣٠٣

. 474 . 474 . 474 . 414 . 414 .

377 , 077

ذو النون: ٢٦٤

#### [حرف الراء]

الراغب الأصفهاني: ١٥، ٢٠، ٢٥

ربيعة : ۸۰

روح بن عبادة البصري : ١٣

#### [حرف النزاي]

الزجاج : ٢٦

الزركشي: ٥٩، ٦٧

زكريا عليه السلام: ٩٩

زید بن ثابت : ۸۸ ، ۸۸

زید بن عمرو بن نفیل : ۲۶

#### [ حرف السين ]

السامري: ۲۰۳

سراقة بن مالك : ١١٨

سعد بن أبي وقاص: ١٧٣

سعید بن جبیر: ۱۸، ۱۶، ۲۰۹

الاسم الصفحة

[ حرف الضاد ]

الضحاك: ١٧٣

الضياء المقدسي: ١٧١

[حرف الطاء]

الطاهر بن عاشور: ١٥٢

[حرف العين]

العاص بن وائل: ١٧٤

عبد الله بن الزبير: ٦٨

عبد الله بن عباس : ۱۲، ۱۶، ۱۸،

· 709 . 1VT . V9 . VT . 7.

790, 770, 77.

عبد الله بن عمر: ۷۲، ۲۹۳

عبد الله محمد الصديق الغماري: ٦٧

عبد الله بن مسعود: ۱۷ ، ۶۳ ، ۸۱ ،

144 , 179 , 94

عبد بن حميد: ١٣

عبد الحميد الفراهي: ٢٩

عبد الرحمن بن يزيد: ١٦٩

عبد الرزاق بن همام الصنعاني: ١٤، ١٣

عبد العظيم الزرقاني: ٣٣

عبد العليم خضر: ٣١٥

عتبة بن ربيعة : ١٧٤

عثمان بن أبى العاص : ٦٨

عثمان بن طلحة بن أبى طلحة العبدري:

سعید حوی: ۳۱۳

سفیان بن عیینة : ۱۳

سلام الترجمان : ٣١٤

سلمان الفارسي : ۱۷۲

سليمان عليه السلام: ٢٦٧ ، ٢٦٧

سلیمان بن بلال : ۸۰

سهل بن معاذ : ۱۷۰

سيد قطب : ۲۹ ، ۱۰۷ ، ۱۳۶ ، ۱۴۰ ،

777 , 777

السيوطي : ٥٩ ، ٦٢ ، ٦٧ ، ٨٤ ، ٨٥ ،

178, 188, 771, 371

[ حرف الشين ]

شعبة بن الحجاج: ١٣٠ ، ٩٥ ، ١٦٩ ،

14.

الشعبي : ١١

شعيب عليه السلام: ٢٨٧

الشهرستاني : ١٠٥

الشوكاني : ٦٢

شيبة بن ربيعة : ١٧٤

الشيرازى: ۲۱۸

[ حرف الصاد ]

صالح عليه السلام: ٥١

صفوان بن أمية : ١١٨

صهیب الرومی: ۱۷۲، ۱۷۳

الاسم

الصفحة

الاسم

الفيروزآبادي : ۲۰

[حرف القاف]

قارون : ۲۰۳

قتادة: ۱۷۰

القرطبي : ۲۹۲ ، ۲۹۲

القزويني : ١٤٥

قورش الإِخميني : ٣١٠ ، ٣١٢ ، ٣١٣

[ حرف الكاف]

کریس موریسون : ۱۳۳

كعب الأحبار: ٣٢٠

[حرف الميم]

مالك بن أنس: ٧٩

الماوردي : ٢١

مجاهد: ١٤

محمد أبوزهرة: ١٣

محمد بن إسحاق: ٧٢

محمد البهي : ٢٩

محمد بن جعفر: ٧٩

محمد بن عبد الله دراز: ۵۷، ۵۷

محمد عبد الله الغزنوي : ٦٢

محمد فؤاد عبد الباقي: ٢٢

محمد قطب: ۱۰۱

مريم عليها السلام: ٨٨

عثمان بن عفان : ۸۸ ، ۷۹ ، ۸۱ .

عدي بن حاتم : ١١٨ ، ١١٨

العزبن عبد السلام: ٢١ ، ٦٢

عزير عليه السلام: ٧٢

عقبة بن أبـي معيط : ١٧٣

عكرمة: ١٧٣

علي بن أبي طالب : ١٨ ، ١٨ ، ١٧١ ،

397

على بن المديني: ٢١

عمار بن ياسر: ١٧٢ ، ١٧٣

عمر بن الخطاب: ١٠، ١٢، ٦٩،

۲۷ ، ۷۷ ، ۲۷

عمرو بن عبيد : ١٤

عمروبن لـحيّ : ١٠٠

عمير بن وهب : ۱۱۸

عناية الله المشرقي : ١١٩

عـوف: ٧٩

عيسى عليه السلام: ٨٨ ، ٩٩ ، ٢٧٥ ،

T19 . TV7

عيينة بن حصن : ١٧٢

[حرف الفاء]

الفخر الرازي: ٢٩، ٥٥، ٦٠، ٦١،

777 , 777 , 197 , 777

فسرعسون: ٤٧، ٥١، ٩٩، ١٧١،

**7.7 , 7.7** 

مسروق : ۱۲

مسلم بن الحجاج: ٦٩ ، ١٧٠ ، ١٧١ ،

الصفحة

مقاتل بن سليمان البلخي : ٢٠ المنهال : ١٨

موسى عليه السلام : ٥١ ، ٩٩ ، ١٧١ ،

۸٧١ ، ۸٨١ ، ٩٨١ ، ٠٠٠ ، ٣٠٢ ،

307,007,007,007,007,077,

3 77 , 077 , 777 , 777 , 777 ,

0AY , VAY , AAY , PAY , 1PY ,

[ حرف النون ]

نافع : ۷۲

النجاشي: ١٨٩

النضر بن الحارث: ١٧٣ ، ١٧٤ ، ١٨٧

النقاش: ۲۹۶

نمرود: ۷۲، ۹۹

نوح عليه السلام : ٥١ ، ٩٩ ، ٢٦٤ نوف البكالي : ٢٥٩ ، ٢٧٠ النووى : ٢٧٨ ، ٢٩٤

[حرف الهاء]

هشام بن العاص : ٧٣

[حرف الواو]

الـواثق: ٣١٤

وحيد الدين خان : ١١٨

وكيع بن الجراح: ١٣

الوليد بن المغيرة : ٢٤ ، ١٨٧

ولي الدين الملوي : ٥٩

[ حرف الياء ]

يحيى عليه لسلام: ٩٩

یحیی بن سلام: ۲۰

یحیی بن سعید: ۷۹

يزيد الفارسي : ٧٩

يرسف عليه السلام: ٢٠١، ٢١٣،

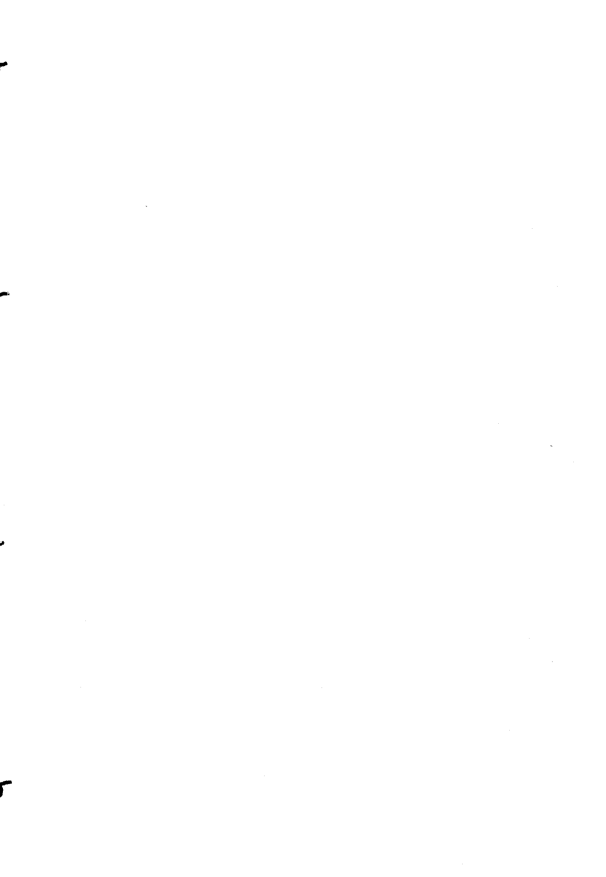
317, 017, 717

(٤) فهرس المراجع

| الطبعة                     | المؤلف             | الكتاب                                |
|----------------------------|--------------------|---------------------------------------|
| المكتبة الثقافية           | السيوطي            | ١ _ الإتقان في علوم القرآن            |
|                            |                    | ٢ _ إرشاد العقل السليم إلى مزايا      |
| مكتبة الرياض الحديثة       | أبو السعود         | الكتاب الكريم                         |
| دار المعرفة                | الزمخشري           | ٣ _ أساس البلاغة                      |
| دار السلام                 | سعيد حوى           | ٤ _ الأساس في التفسير                 |
| دار الفكر                  | ابن الأثير         | ٥ _ أسد الغابة في معرفة الصحابة       |
| المختار الإسلامي           | وحيد الدين خان     | <ul> <li>٦ ـ الإسلام يتحدى</li> </ul> |
| دار العلم للملايين         | الدامغاني          | ٧ _ إصَّلاحُ الوجوه والنظائر          |
| مدرسة الإِلهيات _ استانبول | أبو منصور البغدادي | ۸ ــ أصول الدين                       |
|                            | مجموعة من علماء    | ٩ _ الله يتجلى في عصر العلم           |
|                            | الغرب ، ترجمة :    |                                       |
| دار القلم                  | الدمرداش سرحان     |                                       |
| دار المعرفة                | الزركشي            | ١٠ _ البرهان في علوم القرآن           |
| دار القلم                  | أبو الحسن النـدوي  | ١١ ــ تأملات في سورة الكهف            |
| دار الفكر                  | المنووي            | ١٢ _ التبيان في آداب حملة القرآن      |
| الـدار التونسية للنشر      | الطاهر بن عاشور    | ١٣ ــ التحرير والتنوير                |
| الشركة التونسية للتوزيع    | يحيى بن سلام       | ١٤ _ التصاريف                         |

| الطبعة                           | المؤلف                       | الكتاب                                 |
|----------------------------------|------------------------------|----------------------------------------|
| دار إحياء الكتب العربية          | ابــن کثیر                   | ١٥ ــ تفسير القرآن العظيم              |
|                                  | محمد حسين الذهبي             | ١٦ ــ التفسير والمفسرون                |
|                                  | الطبري                       | ١٧ ــ جامـع البيان في تفسير القرآن     |
| دار نشر الكتب الإسلامية          | معين الدين الإيجي            | ١٨ ــ جامع البيـان في تفسير القرآن     |
| _ باکستان                        |                              |                                        |
| دار الفكر                        | الترمذي                      | ١٩ ـ الجامع الصحيح (سنن الترمذي)       |
| المكتبة الإسلامية _              | البخاري                      | ۲۰ _ الجامع الصحيح ( صحيح              |
| استانبول                         |                              | البخاري)                               |
| دار الفكر                        | مسلم بن الحجاج               | ٢١ ــ الجامع الصحيح ( صحيح             |
|                                  |                              | مسلم)                                  |
| الشعب                            | القرطبي                      | ٢٢ ـ الجامع لأحكام القرآن              |
| مطابع الفرزدق                    | زاهر عواض الألمعي            | ٢٣ ــ دراسات في التفسير الموضوعي       |
| دار المعرفة                      | السيوطي                      | ٢٤ ــ الدر المنثور في التفسير بالمأثور |
| دار الكتب العلمية                | جمال الدين القاسمي           | ۲۵ ــ دلائل التوحيد                    |
|                                  |                              | ٢٦ ـــ روح المعاني في تفسير القرآن     |
| دار إحياء الترا <b>ث</b> العربـي | الألوسي                      | العظيم والسبع المثاني                  |
| دار إحياء التراث العربـي         | ابن ماجة                     | ۲۷ ــ سنن ابن ماجة                     |
|                                  |                              | ٢٨ ــ السيرة النبوية ، مـع حاشية       |
| دار المعرفة                      | ابن هشام                     | روض الأنف                              |
| رئاسة إدارات البحوث              | النووي                       | ٢٩ ــ شرح النووي على صحيح مسلم         |
|                                  | کریس <i>ي</i> موریسون ،      | ٣٠ ــ العلم يدعو إلى الإيمان           |
| مكتبة النهضة المصرية             | ترجمة : محمود<br>صالح الفلكي |                                        |
|                                  |                              | ٣١ ــ العواصم من الفتن في              |
| دار القلم                        | عبد الحميد طهماز             | سورة الكهف                             |
| دار المعرفة                      | الزمخشري                     | ٣٢ ــ الفائق في غريب الحديث            |
| دار الباز                        | ابن حجر العسقلاني            | ٣٣ ـ فتح الباري شرح صحيح البخاري       |

| الطبعة                       | المؤلف              | الكتاب                                   |
|------------------------------|---------------------|------------------------------------------|
| البابي الحلبي                | الشوكاني            | ٣٤ ـ فتح القدير                          |
| دار الشروق                   | سيًّد قطب           | ۳۵_ في ظلال القرآن<br>۳۵_ في ظلال القرآن |
| دار الكتاب العربي            | عبد الفتاح القاضي   | ٣٦ _ القراءات الشاذة                     |
| دار المعارف                  | ابن مجاهد           | ٣٧ ــ كتاب السبعة في القراءات            |
| مطبعة الملاح                 | السيوطي             | ٣٨ ــ لباب النقول في أسباب النزول        |
| دار الكتاب العربـي           | الهيثمي             | ٣٩ _ مجمع الزوائد                        |
| دار المعرفة                  | المنذري             | ٠٤ ــ مختصر سنن أبـي داود                |
| دار الرشاد الحديثة           | ابن القيم           | ٤١ ــ مدارج السالكين                     |
| دار الطباعة والنشر الإسلامية | عبد الستار سعيد     | ٤٢ ــ المدخل إلى التفسير الموضوعي        |
| دار القلم                    | محمد عبد الله دراز  | ٤٣ ـ المدخل إلى القرآن الكريم            |
| مكتبة النصر الحديثة          | الحاكم              | ٤٤ _ المستدرك                            |
|                              | الإمام أحمد بن حنبل | ٥٤ _ المسند                              |
| دار صادر                     |                     |                                          |
| عالم الكتب                   | الفراء              | ٤٦ ــ معاني القرآن                       |
| دار الكتب العلمية            | الـرازي             | ٤٧ ــ مفاتيح الغيب                       |
|                              |                     | ٤٨ ــ مفاهيم جغرافية في                  |
| دار الشروق                   | عبد العليم خضر      | القصص القرآني                            |
| مكتبة الأنچلومصرية           | الراغب الأصفهاني    | ٤٩ ــ المفردات في غريب القرآن            |
| دار القلم                    | محمد عبد الله دراز  | • ٥ ــ النبأ العظيم                      |
| دار الفكر                    | ابن تيمية           | ٥١ ـ النبـوّات                           |
|                              |                     | ٥٢ ــ نظم الدرر في تناسب                 |
| الدار السلفية                | البقاعي             | الأيات والسور                            |
| دار إحياء التراث العربـي     | ابن الأثير          | ٥٣ ـــ النهاية في غريب الحديث والأثر     |
| دار القرآن                   | ابن تيمية           | ٥٤ ــ مقدمة في أصول التفسير              |
| الشعب                        | أبو الكلام آزاد     | ٥٥ ــ ويسألونك عن ذي القرنين             |



# (۵) محتوى الكتاب

| الموضوع                                                                          | يع |  |
|----------------------------------------------------------------------------------|----|--|
| ● المقدمة:                                                                       | ٥  |  |
| <ul> <li>التفسير الموضوعي: (تعريفه _ نشأته _ تطوره _ ألوانه _ أهميته)</li> </ul> | ٥  |  |
| تمهیل                                                                            | ٧  |  |
| نبذة تاريخية عن نشوء علم التفسير وتطوره ومكانة التفسير الموضوعي                  | ٩  |  |
| تعريف التفسير الموضوعي                                                           | 10 |  |
| نشأة التفسير الموضوعي                                                            | ۱۷ |  |
| ألوان التفسير الموضوعي                                                           | 77 |  |
| أهمية التفسير الموضوعي                                                           | ٣٠ |  |
| ● مناهج البحث في التفسير الموضوعي                                                | 40 |  |
| منهج البحث في تفسير موضوع من خلال القرآن                                         | ٣٧ |  |
| منهج البحث في التفسير الموضوعي لسورة واحدة                                       | ٤٠ |  |
| التفسير الموضوعي لسورة قرآنية                                                    | ٤١ |  |
| رتحديد محور السورة)                                                              | ٤١ |  |
| الهدف في السورة القصيرة والسورة الطويلة                                          | ٤٧ |  |
| الإطناب والإيجاز في قضايا عرضتها السورة                                          | ٥٠ |  |
| صلة التفُسير الموضُّوعي بالْأنواع الأخرى من التفسير                              | ٥٢ |  |
| • علم المناسبات والتفسير الموضوعي                                                | 00 |  |
| أُولًا: تعريف علم المناسبات                                                      | ٥٨ |  |

| الصفحة | الموضوع                                                                   |
|--------|---------------------------------------------------------------------------|
| ٥٨     | ثانياً: أهمية علم المناسبات وموقف العلماء منه                             |
| ٦٦     | ثالثاً: ظهور علم المناسبات وأهم المؤلفات فيه                              |
| ٦٨     | القسم الأول = المناسبات في السورة الواحدة                                 |
| ٧٠     | أنواع المناسبات في السورة الواحدة                                         |
| ٧٠     | النوع الأول: المناسبة بين الآيات في السورة الواحدة                        |
| ٧٤     | النوع الثاني: مناسبة فواتح السور لخواتمها                                 |
| ٧٨     | القسم الثاني = المناسبات بين السور                                        |
|        | القول بوجود المناسبات بين السور يعتمـد على القول بـأن تـرتيب السـور       |
| ٧٨     | توقيفي                                                                    |
| ۸۲     | أنواع المناسبات بين كل سورتين متجاورتين                                   |
| ۸۲     | النوع الأول: المناسبة بين أول السورة وخاتمة ما قبلها                      |
| Λ1     | النوع الثاني: مناسبة مضمون كل سورة لما قبلها                              |
| 9.     | علم المناسبات يبرز وجهاً من وجوه إعجاز القرآن                             |
| ٩٣     | ● مثال تطبيقي على موضوع من خلال القرآن الكريم                             |
| 94     | «الألوهية من خلال آيات القـرآن الكريم»                                    |
| 90     | مقدمات بين يدي الموضوع:                                                   |
| 90     | أُولاً: الألوهية والفطرة                                                  |
| 1 • ٢  | ثانياً: اهتمام القرآن الكريم بالتوحيد أكثر من الاهتمام بإثبات وجود الخالق |
| 1.7    | ثالثاً: منهج القرآن في إثبات التوحيد منهج فطري                            |
| 1.9    | رابعاً: ٍ ربط قضايا العقيدة بمصالح العباد في حياتهم المعاشية              |
| 117    | خامسا: مجالات الاستدلال على قضية الألوهية                                 |
| ۱۱۷    | أبرزِ أنواع الأدلة على توحيد الله جل جلاله في القرآن الكريم               |
| ١٢١    | أولاً: أدلة الخلق والإبداع                                                |
| 179    | ثانيا: ادلة العناية                                                       |
| 124    | ثالثا: أدلة الفطرة                                                        |
| ١٨.    | رابعاً: البراهين العقلية                                                  |

الموضوع

|      | خامساً: أدلة التوحيد من خلال إثبات صفات الكمـال لله تعالى وتنـزيهه عن |
|------|-----------------------------------------------------------------------|
| 100  | صفات النقص                                                            |
| 177  | خاتمة موضوع الألوهية من خلال آيات القرآن الكريم                       |
| 170  | ● مثال تطبيقي: تفسير سورة تفسيراً موضوعياً                            |
| 170  | «القيم في ضوء سورة الكهف»                                             |
| ۱٦٧  | تمهید                                                                 |
| 179  | بين يدي السورة                                                        |
| 179  | اسمها وعدد آیاتها                                                     |
| 179  | خصائص سورة الكهف                                                      |
| 171  | وقت نزولها وسببه                                                      |
| ۱۷٥  | أهداف سورة الكهف                                                      |
| 179  | المناسبات في سورة الكهف                                               |
| 179  | أولًا: المناسبة بين اسم السورة وموضوعاتها                             |
| ۱۸۰  | ثانياً: المنـاسبة بين افتتاحية السورة وخاتمتها                        |
| ۱۸٦  | ثالثاً: المناسبة بين مقاطع السورة وهدفها                              |
| 191  | افتتاحية سورة الكهف                                                   |
| 14,1 | الموضوعات الأساسية في الافتتاحية                                      |
| 199  | المقطع الأول: قصة الفتية المؤمنين                                     |
| 7    | بين يدي قصص سورة الكهف                                                |
| ۲۰٤  | العرض الإجمالي لقصة الفتية المؤمنين                                   |
| ۲۰۷  | العرض التحليلي للقصة                                                  |
| 711  | تعقيب واستطراد وتعليل                                                 |
| 717  | عظات وعبر                                                             |
| 719  | المقطع الثاني: مفارقات ومواقف في بواعث العزة                          |
| ۲۲۰  | المناسبة بين المقطع الأول والثاني                                     |
| 777  | العرض العام للمقطع الثاني                                             |

الموضوع الصفحة

| 377   | عظات وعبر                                             |
|-------|-------------------------------------------------------|
| 137   | المقطع الثالث: وقفة تأمل في المآل والمصير             |
| 727   | المناسبات بين المقطع الثالث وما قبله                  |
| 727   | العرض الإجمالي للمقطع الثالث                          |
| 7 2 9 | الفوائد والعظات والعبر في المقطع الثالث               |
| 704   | المقطع الرابع: الرحلة في طلب العلم                    |
| 408   | المناسبات بين المقطع الرابع وما قبله                  |
| Y01   | العرض الإجمالي للمقطع الرابع                          |
| 777   | الانطلاق والبحث عن العبدالصالح                        |
| 779   | العظات والعبر من فقرة الانطلاق والبحث عن العبد الصالح |
| ۲۷۰   | اللقاء والحوار                                        |
| 377   | العظات والعبر من فقرة اللقاء والحوار                  |
| 777   | الصحبة الكريمة والأحداث العجيبة                       |
| 3 7 7 | الفراق بعد تأويل التصرفات الغريبة                     |
| ٩٨٢   | العظات والعبر من الفقرتين السابقتين                   |
| 49.   | تعقيبات وتعليقات                                      |
| 79.   | أقوال العلماء في نبوة الخضر عليه السلام               |
| 797   | أقوال العلماء في موت الخضر عليه السلام                |
| 790   | قصة الخضر مزلقة قدم                                   |
| 797   | القيم في المقطع الرابع                                |
| 799   | المقطع الخامس: قصة ذي القرنين (الرجل الطواف)          |
| 799   | المناسبات                                             |
| ٣٠٣   | العرض الإجمالي للمقطع الخامس                          |
| 4.4   | وقفات لا بد منها                                      |
| 4.4   | الوقفة الأولى مع ذي القرنين                           |
| ۳۱۳   | الوقفة الثانية مع السد وموقعه                         |

| الصفحة                         | لوضوع<br>              |
|--------------------------------|------------------------|
| رِج ومأجوج: حقیقتهم ومصیرهم۳۱۰ | الوقفة الثالثة مع يأجو |
| قرنين تقرنين                   | القيم في قصة ذي ال     |
| مقطع الخامس                    |                        |
| <b>٣</b> ٢٥                    | •                      |
| <b>٣</b> ٢٥                    | فقرات خاتمة السورة     |
| <b>TT</b> 1                    | خاتمة البحث            |
|                                | لفهارس:                |
| المستشهد بها المستشهد بها      | ١ ــ فهرس الآيات       |
| ث والآثار                      | ٢ _ فهرس الأحاديد      |
| زم                             | ٣ ـ فهـرس الأعــلا     |
| ع                              | ٤ _ ثبت المراج         |
| ت<br>اب                        | ہ _ محتوی الکتــا      |

ŧ